

# دستور الاطبیابی

- علوم عربیت اور علوم مدنی کی ضروری اصطلاحات کا خزینہ، جو مقدمات فن و کتب، تعریفات، دلائل اور امثلہ نیز اعترافات و جوابات کے موقع میں مستعمل ہیں۔
- آن نادر اصطلاحات کا مجموعہ جن کو ہم اسلاف کے ذخیرہ علم میں، کتب درس نظامی کے متون و شروح اور تعلیقات و حواشی میں، اور حضرات اساتذہ کرام کے طبقہے درس میں بارہا پڑھتے اور سنتے رہتے ہیں۔
- نیز آن ابتدی اصطلاحات کا کنزگرال مایہ جن کو سمجھنا حصول مقاصد کے لیے معین ہے، اور ہماری آن سے ناواقفیت، کتب درس نظامی سمجھنے میں سہ راہ بنتی ہے۔
- الغرض! اسلاف اور حضرات اساتذہ کرام کے کلام و درس کو سمجھنے میں زاد راہ کا کام دینے والی اہم اصطلاحات کا مجموعہ۔

مؤلف

محمد الیاس بن عبد اللہ گلہوی

(مدرسہ مدرسہ دعوۃ الایمان مائنک پورکولی، بھارت، الہند)

تقریظ

حضرت مولانا مفتی سعید احمد صاحب پالن پوری

(شیخ الحدیث و مجدد الحدیث، مکان دارالعلوم دیوبند)

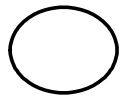
پسند فرمودہ

حضرت مولانا زین العابدین صاحب

(شیخ الحدیث و مجدد الحدیث، شخص فی الحدیث، مذکور اعلیٰ مسیحیان پور)

الْكَلَّا لِلصِّلَّى لِلْمُبَطَّلِ إِهْمَانَ كَجَلَّ





كَاسِنُورُ الْطَّالِبَاءِ

## تفصیلات

کتاب کا نام: دستور الطلباء .....  
مؤلف: مولانا محمد الیاس عبداللہ گڈھوی .....  
M:98259,14758  
معاون خصوصی: مولانا احمد صاحب ایلو لوی .....  
(استاذ حدیث مدرسہ دعوۃ الایمان ماںک پورٹکولی)  
ترتیب و ترتیب املاء: عبداللہ اشرف مانگروی  
صفحات: ۲۰۸ .....  
ناشر: ادارۃ الصدیق ڈا بھیل، نوساری گجرات  
M:99133,19190 / 99048,86188

## ملنے کے پتے

- ﴿ مفتی سلیمان شاہوی (دارالعلوم فلاح دارین ترکیسر) 9925060234
- ﴿ کتب خانہ نعیمیہ دیوبند 09756202118
- ﴿ مکتبہ الغزالی کشمیر 09906912150

علمی و فنی اصطلاحات کا مجموعہ

# دُسْتُورُ الْطَّلَبَاءِ

- علوم عربیت اور علوم مدد نہ کی ضروری اصطلاحات کا خزینہ، جو مقدّمات فن و کتب، تعریفات، دلائل اور امثلہ نیز اعترافات و جوابات کے موقع میں مستعمل ہیں۔
- اُن نادر اصطلاحات کا مجموعہ جن کو ہم اسلاف کے ذخیرہ علم میں، کتب درس نظامی کے متون و شروح اور تعلیقات و حواشی میں، اور حضرات اساتذہ کرام کے حلقوہ میں بارہا پڑھتے اور سنتے رہتے ہیں۔
- نیز اُن اجنبی اصطلاحات کا کنز گراں مایہ، جن کو سمجھنا حصول مقاصد کے لیے معین ہے، اور ہماری اُن سے ناواقفیت، کتب درس نظامی سمجھنے میں سدِ راہ بنتی ہے۔  
الغرض! اسلاف اور حضرات اساتذہ کرام کے کلام و درس کو سمجھنے میں زادِ راہ کا کام دینے والی اہم اصطلاحات کا مجموعہ۔

## مؤلف

محمد الیاس بن عبد اللہ گڈھوی

(مدرسہ دعوة الایمان مانک پورنگولی، گجرات، ہند)

## بیسند فرمودہ

## تقریظ

حضرت مولانا مفتی سعید احمد صاحب پالن پوری      حضرت مولانا زین العابدین صاحب  
(شیخ الحدیث و صدر المدرسین دارالعلوم دیوبند) استاذ حدیث و صدر شعبۃ تخصص فی الحدیث مظاہر العلوم سہارن پور

## ناشر

ادارة الصدیق، ڈاہریل نوساری، گجرات

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## فهرست

| صفحة | عناوين                   |   | صفحة             | عناوين                      |                                                                                     |
|------|--------------------------|---|------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٧   | التَّفْصِيلُ             |   | ٣١               | تقرير مفتى سعيد پالنپورى مظ |  |
| ٢٧   | الأُجُنَاسُ العَالِيَّةُ | • | ٣٢               | تقرير مولانا يوس تاجپورى مظ |  |
| ٣٨   | العالَم                  |   | ٣٣               | پيش لفظ                     |  |
| ٣٨   | الجوهُرُ                 |   | ٣٤               | خطبہ                        |  |
| ٣٩   | العَرَض                  |   | <b>باب الالف</b> |                             |                                                                                     |
| ٣٩   | الكَمُ                   |   | ٣٣               | الابتداءُ الحَقِيقِيُّ      | •                                                                                   |
| ٣٩   | الكِيفُ                  |   | ٣٣               | الابتداءُ الإِضَافِيُّ      | •                                                                                   |
| ٣٩   | الإِضَافَةُ              |   | ٣٣               | الابتداءُ الْعُرْفِيُّ      | •                                                                                   |
| ٥٠   | الأَيْنُ                 |   | ٣٣               | الاتِّحادُ                  | •                                                                                   |
| ٥٠   | المَتَّى                 |   | ٣٣               | المُجَانَسَةُ               |                                                                                     |
| ٥٠   | الملِكُ                  |   | ٣٣               | المُمَاثَلَةُ               |                                                                                     |
| ٥٠   | الفِعْلُ                 |   | ٣٣               | المُشَاكِلَةُ               |                                                                                     |
| ٥٠   | الاَنْفَعَالُ            |   | ٣٣               | المُشَابَهَةُ               |                                                                                     |
| ٥١   | الوَضْعُ                 |   | ٣٣               | المسَاوَاتُ                 |                                                                                     |
| ٥١   | الإِحْتِمَالُ            | • | ٣٣               | المُطَابَقَةُ               |                                                                                     |
| ٥١   | الإِحْتِيَاطُ            | • | ٣٣               | المناسِبَةُ                 |                                                                                     |
| ٥٢   | الإِخْتِصَارُ            | • | ٣٣               | الموَازِنَةُ                |                                                                                     |
| ٥٢   | الإِخْتِلَافُ            | • | ٣٥               | الإِجْتِهادُ                | •                                                                                   |
| ٥٢   | الخِلَافُ                |   | ٣٦               | التَّقْليِيدُ               |                                                                                     |
| ٥٣   | الإِخْتِيَارُ            | • | ٣٦               | الإِجْمَاعُ                 | •                                                                                   |
| ٥٣   | الأَخْصُّ                | • | ٣٧               | الإِجْمَالُ                 | •                                                                                   |

| صفحة | عنوان                  |   | صفحة | عنوان                   |   |
|------|------------------------|---|------|-------------------------|---|
| ٥٨   | الاصطلاح               | • | ٥٣   | أخذ المحدود في الحد (ح) | • |
| ٥٨   | الأصغر                 | • | ٥٣   | الإخلال                 | • |
| ٥٩   | الأصل                  | • | ٥٣   | الأدب                   | • |
| ٥٩   | الفرع                  |   | ٥٣   | الإدراك                 | • |
| ٥٩   | الاضمار قبل الذكر      | • | ٥٣   | الأستاذ                 | • |
| ٥٩   | المضمر                 |   | ٥٥   | الاستحسان               | • |
| ٦١   | الاطراد                | • | ٥٥   | الاستخدام               | • |
| ٦١   | الإطناب                | • | ٥٦   | الاستدلال               | • |
| ٦١   | الإعادة                | • | ٥٦   | الاستدراك               | • |
| ٦١   | الاعتبارات الثلاث:     | • | ٥٦   | الاستصحاب               | • |
| ٦١   | بشرط شيء               |   | ٥٦   | الاستطاعة               | • |
| ٦١   | بشرط لشيء              |   | ٥٦   | الاستطراد               | • |
| ٦١   | لا بشرط شيء            |   | ٥٧   | الاستعارة               | • |
| ٦٢   | العرض (حاشية)          |   | ٥٧   | الاستعداد               | • |
| ٦٢   | العرضي (حاشية)         |   | ٥٧   | الاستقرار               | • |
| ٦٢   | المحل (حاشية)          |   | ٥٧   | الاستلزم                | • |
| ٦٣   | الأفاعيل               | • | ٥٧   | الاستئناف               | • |
| ٦٣   | الإفراط                | • | ٥٧   | الإشارة                 | • |
| ٦٣   | التَّفْرِيْطُ          |   | ٥٨   | الاشتراك الفظي          | • |
| ٦٣   | الاقتباس (في المناظرة) | • | ٥٨   | الاشتراك المعنوي        | • |

| صفحة             | عنوان              |   |
|------------------|--------------------|---|
| ٧٠               | الإِيجَابُ         | • |
| ٧٠               | الْقَبُولُ         |   |
| ٧١               | الإِيجَازُ         | • |
| ٧٢               | إِيجَازُ الْقِصْرِ | • |
| ٧٢               | إِيجَازُ الْحَذْفِ | • |
| ٧٣               | الإِطَّنَابُ       |   |
| ٧٣               | الْمُسَاوَاتُ      |   |
| ٧٥               | الإِيمَاءُ         | • |
| <b>باب الباء</b> |                    |   |
| ٧٦               | البَابُ            | • |
| ٧٦               | البَاطِلُ          | • |
| ٧٦               | الْفَاسِدُ         |   |
| ٧٦               | الْبُطْلَانُ       |   |
| ٧٦               | بِالضَّرُورَةِ     | • |
| ٧٧               | بِالْبَدَاهَةِ     | • |
| ٧٧               | البَحْرُ           | • |
| ٧٧               | الْتَّفَاعِيلُ     |   |
| ٧٨               | الْتَّقْطِيعُ      |   |
| ٧٩               | الْبُحُورُ         | • |
| ٨٣               | الْبَدِيهِيُّ      | • |

| صفحة | عنوان                            |   |
|------|----------------------------------|---|
| ٦٣   | النَّقلُ                         |   |
| ٦٣   | الإِقتِبَاسُ (في المنازِرة)      | • |
| ٦٣   | جوائز الإِقتِبَاسِ من القرآن (ج) | • |
| ٦٣   | الْأَكْبَرُ                      | • |
| ٦٣   | الإِكتِسَابِيُّ                  | • |
| ٦٣   | الالتِفَاثُ                      | • |
| ٦٥   | الأَمَارَةُ                      | • |
| ٦٦   | الأَمَانَةُ وَالوَدِيعَةُ        | • |
| ٦٦   | الامتناعُ                        | • |
| ٦٧   | الأَمْثَلَةُ                     | • |
| ٦٧   | الإِمْكَانُ                      | • |
| ٦٧   | الإِمْكَانُ الْخَاصُّ            | • |
| ٦٧   | الإِمْكَانُ الْعَامُ             | • |
| ٦٨   | الإِمْلَاءُ                      | • |
| ٦٩   | الأنْعِكَاسُ                     | • |
| ٦٩   | الإِنْفِعَالُ                    | • |
| ٦٩   | الأَوْلَيَاتُ                    | • |
| ٦٩   | أَهْلُ الْحَقِّ                  | • |
| ٦٩   | أَهْلُ الْهَوَى                  | • |
| ٧٠   | أَهْلُ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ | • |

| صفحة | عناوين                           |   |
|------|----------------------------------|---|
| ٨٨   | التَّخْرِيجُ (عند النَّحَاة)     | • |
| ٨٩   | التَّخْرِيجُ (عند الْفُقَهَاءِ)  | • |
| ٩٠   | تَخْرِيجُ الْحَدِيثِ             | • |
| ٩١   | التَّخْصِيصُ                     | • |
| ٩١   | التَّخْصِيصُ بَعْدَ التَّعْمِيمِ | • |
| ٩١   | التَّخْلُصُ                      | • |
| ٩١   | التَّخْيِيلُ                     | • |
| ٩١   | ﴿أَقْسَامُ الْإِدْرَاكِ﴾ (ح)     |   |
| ٩١   | الشَّكُ ﴿﴾                       |   |
| ٩٢   | الوَهْمُ ﴿﴾                      |   |
| ٩٢   | الْتَّدَافُعُ                    | • |
| ٩٢   | الْحُلُولُ ﴿﴾                    |   |
| ٩٣   | التَّدْقِيقُ                     | • |
| ٩٣   | التَّرَادُفُ                     | • |
| ٩٣   | الْتَّرَجِمَةُ                   | • |
| ٩٣   | تَرَجِمَةُ الْبَابِ              | • |
| ٩٣   | التَّرْجِيحُ بِلَا مُرْجِحٍ      | • |
| ٩٣   | التَّرْضِيُّ وَالتَّرْحُمُ       | • |
| ٩٥   | الْتَّرْكِيبُ                    | • |
| ٩٥   | التَّسَامُحُ                     | • |

| صفحة | عناوين                                  |   |
|------|-----------------------------------------|---|
| ٨٣   | بَرَاعَةُ الإِسْتِهْلَالِ               | • |
| ٨٣   | الْبُرهَانُ                             | • |
| ٨٣   | الْبَسِطُ وَالْمَرْكَبُ                 | • |
| ٨٥   | بِشَرْطِ الشَّيْءِ، بِشَرْطِ لَا شَيْءٍ | • |
| ٨٥   | البَصَرُ                                | • |
| ٨٥   | الْبُطْلَانُ                            | • |
| ٨٥   | بِنَفْسِهِ                              | • |
| ٨٥   | بَيَانُ الْحَالِ                        | • |
| ٨٥   | الْبَيْتُ                               | • |
|      | <b>باب التاء</b>                        |   |
| ٨٦   | التَّأْلِيفُ                            | • |
| ٨٦   | التَّأْوِيلُ                            | • |
| ٨٦   | التَّأْوِيلُ وَالتَّفْسِيرُ (ح)         | • |
| ٨٧   | تَحْرِيفُ الْكَلَامِ ﴿﴾                 |   |
| ٨٧   | التَّبَاعِينُ                           | • |
| ٨٧   | التَّجْرِيبَاتُ                         | • |
| ٨٨   | التَّحْدِيدُ                            | • |
| ٨٨   | التَّحْرِيرُ                            | • |
| ٨٨   | تَحْرِيفُ الْكَلَامِ                    | • |
| ٨٨   | التَّحْقِيقُ                            | • |

| صفحة | عناوين                      |   |
|------|-----------------------------|---|
| ١٠٦  | التَّضْمِينُ (في النحو)     | • |
| ١٠٧  | التَّضْمِينُ (في البديع)    | • |
| ١٠٧  | التطويلُ                    | • |
| ١٠٨  | التعارضُ                    | • |
| ١٠٨  | التَّعْرِيْضُ               | • |
| ١٠٩  | التلویحُ                    |   |
| ١٠٩  | الرمزُ                      |   |
| ١١٠  | الإِيمَاءُ وَالإِشَارَةُ    |   |
| ١١٠  | التَّعْرِيْفُ               | • |
| ١١١  | التَّعْرِيْفُ الْحَقِيقِيُّ | • |
| ١١١  | التَّعْرِيْفُ بحسب الحقيقة  | • |
| ١١٢  | التَّعْرِيْفُ بحسب الاسم    | • |
| ١١٢  | التَّعْرِيْفُ الْلَّفظِيُّ  | • |
| ١١٣  | الغَرْضُ مِنَ التَّعْرِيْفِ | • |
| ١١٣  | التَّعْرِيْفُ الْمُطْلَقُ   | • |
| ١١٣  | التَّعْرِيْفُ الْكَامِلُ    | • |
| ١١٣  | التَّعْلِيْقُ               | • |
| ١١٣  | التَّعْيِنُ                 | • |
| ١١٣  | التَّغْلِيْبُ               | • |
| ١١٥  | التَّفَاعِيلُ               | • |

| صفحة | عناوين                             |   |
|------|------------------------------------|---|
| ٩٦   | التَّسَاوِيُّ                      | • |
| ٩٦   | التَّسَاهُلُ                       | • |
| ٩٦   | التَّسْبِيْحُ                      | • |
| ٩٧   | التَّسْلِسُلُ                      | • |
| ٩٧   | التَّشْبِيْهُ                      | • |
| ٩٧   | المَجَازُ                          |   |
| ٩٨   | الكِنَائِيَّةُ                     |   |
| ٩٧   | الغرقُ بين الكِنَائِيَّة والمَجَاز |   |
| ١٠٠  | الإِسْتِعَارَةُ                    |   |
| ١٠١  | المَجَازُ الْمُرْسَلُ              |   |
| ١٠٢  | الإِسْتِعَارَةُ التَّمُثِيلِيَّةُ  |   |
| ١٠٢  | المَجَازُ الْمُرْكَبُ الْمُرْسَلُ  |   |
| ١٠٣  | التَّشَخُصُ                        | • |
| ١٠٣  | التَّصْحِيفُ                       | • |
| ١٠٣  | التَّصْوُرُ بِالْكَنْهِ            | • |
| ١٠٣  | التَّصْوُرُ بِكُنْهِهِ             | • |
| ١٠٣  | التَّصْوُرُ بِالْوَجْهِ            | • |
| ١٠٣  | التَّصْوُرُ بِوَجْهِهِ             | • |
| ١٠٥  | التَّصَوُّفُ                       | • |
| ١٠٦  | التَّضَادُ                         | • |

| صفحة | عناوين                             |   |
|------|------------------------------------|---|
| ١٢٠  | التَّكْرَارُ                       | • |
| ١٢٠  | الفرق بين الإعادة والتكرار         | • |
| ١٢٠  | التَّلَازُمُ                       | • |
| ١٢٠  | التمثيلُ                           | • |
| ١٢٠  | التَّنَاقُضُ                       | • |
| ١٢٠  | الفرق بين التناقض والتضاد (ح)      | • |
| ١٢١  | تَنَاقُضُ الْقَضَايَا              | • |
| ١٢١  | النَّقِيضُ                         |   |
| ١٢١  | التنبئية                           | • |
| ١٢٢  | تَوَقُّفُ الشَّيْءِ عَلَى نَفْسِهِ | • |
|      | <b>باب الجيم</b>                   |   |
| ١٢٣  | الجَمْعُ (الانْعِكَاسُ)            | • |
| ١٢٣  | المَنْعُ (الإِطْرَادُ)             |   |
| ١٢٣  | التَّعْرِيفُ الْجَامِعُ            | • |
| ١٢٣  | التَّعْرِيفُ الْمَانِعُ            |   |
| ١٢٥  | الْجُزُءُ                          | • |
| ١٢٥  | الْجُزَئِيُّ الْحَقِيقِيُّ         | • |
| ١٢٦  | الْجُزَئِيُّ الْإِضَافِيُّ         | • |
| ١٢٦  | الفرق بين الجزء والجزئي            | • |
| ١٢٦  | الْكُلُّ                           |   |

| صفحة | عناوين                           |   |
|------|----------------------------------|---|
| ١١٥  | التَّفْرِيْطُ                    | • |
| ١١٥  | التَّفْرِيْعُ                    | • |
| ١١٥  | التَّفْصِيلُ                     | • |
| ١١٥  | التَّفْهِيمُ                     | • |
| ١١٦  | التَّقَابِلُ                     | • |
| ١١٦  | تَقَابُلُ التَّضَادِ             | • |
| ١١٦  | تَقَابُلُ التَّضَائِفِ           | • |
| ١١٧  | تَقَابُلُ العَدَمِ وَالْمَلَكَةِ | • |
| ١١٧  | تَقَابُلُ الإِيجَابِ وَالسَّلْبِ | • |
| ١١٨  | التَّقَدُّمُ                     | • |
| ١١٨  | التَّقَدُّمُ بِالْعِلَّةِ        | • |
| ١١٩  | التَّقَدُّمُ بِالزَّمَانِ        | • |
| ١١٩  | التَّقَدُّمُ بِالطَّبْعِ         | • |
| ١١٩  | التَّقَدُّمُ بِالوَضْعِ          | • |
| ١١٩  | التَّقَدُّمُ بِالشَّرَفِ         | • |
| ١١٩  | التَّقْدِيرِ                     | • |
| ١١٩  | التَّقْسِيمُ                     | • |
| ١١٩  | التَّقْطِيعُ                     | • |
| ١١٩  | التَّقْلِيدُ                     | • |
| ١١٩  | التَّلْوِيْحُ                    | • |

| صفحة | عناوين              |   | صفحة               | عناوين                  |   |
|------|---------------------|---|--------------------|-------------------------|---|
| ١٣٢  | اللمسُ              |   | ١٢٦                | أقسامُ الْكُلْ          | • |
| ١٣٣  | الحواسُ الباطنةُ    |   | ١٢٧                | الكلي                   |   |
| ١٣٣  | الحسُ المشتركُ      |   | ١٢٧                | الجنسُ                  | • |
| ١٣٣  | الخيالُ             |   | ١٢٧                | الجوابُ التَّحْقِيقِيُّ | • |
| ١٣٣  | الوهمُ              |   | ١٢٧                | الجوابُ الإلزاميُّ      | • |
| ١٣٥  | الحافظةُ            |   | ١٢٨                | الجوابُ التسليميُّ (ح)  | • |
| ١٣٥  | المتصرفةُ           |   | ١٢٨                | الجوابُ الانكاريُّ (ح)  | • |
| ١٣٥  | الحاشيةُ            | • | ١٢٨                | جوابُ ماهوَ             | • |
| ١٣٥  | الحافظةُ            | • | <b>بابُ الحاءِ</b> |                         |   |
| ١٣٥  | الحالُ              | • | ١٢٩                | الحادِثُ                | • |
| ١٣٥  | الحجَّةُ            | • | ١٢٩                | الحدوثُ الزَّمَانِيُّ   |   |
| ١٣٦  | الحجَّةُ القطعيةُ   | • | ١٢٩                | الحدوثُ الذَّاتِيُّ     |   |
| ١٣٦  | الحجَّةُ الإقناعيةُ | • | ١٣٠                | القدمُ الذَّاتِيُّ      |   |
| ١٣٧  | الحدُّ              | • | ١٣٠                | القدمُ الزَّمَانِيُّ    |   |
| ١٣٨  | الرسمُ              |   | ١٣٠                | الحَاسَةُ               | • |
| ١٣٨  | الحدُ التَّامُ      | • | ١٣٠                | الحواسُ الظَّاهِرَةُ    |   |
| ١٣٨  | الحدُ النَّاقِصُ    | • | ١٣١                | السَّمْعُ               |   |
| ١٣٨  | الرسمُ التَّامُ     |   | ١٣١                | البَصَرُ                |   |
| ١٣٩  | الرسمُ الناقصُ      |   | ١٣٢                | الشَّمُ                 |   |
| ١٣٩  | الحدُ الأُوسطُ      | • | ١٣٢                | الذوقُ                  |   |

| صفحة | عناوين                               |   | صفحة | عناوين                                      |   |
|------|--------------------------------------|---|------|---------------------------------------------|---|
| ١٣٦  | مُقَابِلُ الْمَجَازِ                 | • | ١٣٩  | الْحَدَسِيَّاتُ                             | • |
| ١٣٧  | الْمَاهِيَّةُ                        |   | ١٣٩  | الْحَذْفُ                                   | • |
| ١٣٧  | الْهُوَيَّةُ                         |   | ١٣٩  | حُرُوفُ الْمَبَانِي                         | • |
| ١٣٨  | الْمُرَادُ مِنْ الْهُوَيَّةِ (ح)     |   | ١٤٠  | حُرُوفُ الْمَعَانِي                         | • |
| ١٣٩  | الْمَقُولُ فِي جَوَابِ مَاهُورٍ      |   | ١٤٠  | الْحُرُوفُ الْمُعَجَمَةُ، الْمُهَمَّلَةُ    | • |
| ١٣٩  | الْحَقِيقَةُ وَالْمَعْرَفَةُ (ح)     | • | ١٤٠  | الْحِسْ الْمُشَتَّرُكُ                      | • |
| ١٥٠  | الْحُكْمُ                            | • | ١٤١  | حُسْنُ التَّعْلِيلِ                         | • |
| ١٥٠  | الْحُكْمُ (عند الأصوليين)            | • | ١٤١  | الْحَشُوُّ (عند الْبُلْغَاءِ)               | • |
| ١٥١  | الْحُلُولُ                           | • | ١٤٢  | الْحَشُوُّ (في العروض)                      | • |
| ١٥١  | الْحَمْلُ                            | • | ١٤٢  | الْحَصْرُ                                   | • |
| ١٥١  | الْحَمْلُ الْلُّغَوِيُّ              | • | ١٤٢  | الْحَصْرُ الْعَقْلِيُّ                      | • |
| ١٥١  | الْحَمْلُ الْأَوَّلِيُّ (ح)          | • | ١٤٢  | الْحَصْرُ الْإِسْتِقْرَائِيُّ               | • |
| ١٥٢  | الْحَمْلُ الشَّائِعُ (ح)             | • | ١٤٣  | الْحَصْرُ الْقَطْعِيُّ                      | • |
| ١٥٢  | حَمْلُ الْمُواطَاهِ                  | • | ١٤٣  | الْحَصْرُ الْجَعْلِيُّ                      | • |
| ١٥٢  | الْحَمْلُ الْاِشْتِقَاقِيُّ          | • | ١٤٣  | حَقُّ الْيَقِيْنِ                           | • |
| ١٥٣  | الْحَوَاسُّ                          | • | ١٤٣  | الْحَقِيقَةُ وَمَعَانِيهَا                  | • |
| ١٥٣  | الْحَيْثِيَّةُ الْإِطْلَاقِيَّةُ     | • | ١٤٥  | الْحَقِيقَةُ فِي مُقَابِلَةِ الْإِعْتَبَارِ | • |
| ١٥٣  | الْحَيْثِيَّةُ التَّقْيِيدِيَّةُ     | • | ١٤٥  | مُقَابِلَةُ الْفَرْضِ وَالْوَهْمِ           | • |
| ١٥٣  | الْحَيْثِيَّةُ التَّعْلِيلِيَّةُ (ح) | • | ١٤٥  | مُقَابِلَةُ الْمَفْهُومِ                    | • |
| ١٥٣  | مِنْ حَيْثُ                          |   | ١٤٥  | مُقَابِلَةُ الْحُكْمِ                       | • |

| صفحة | عناوين                                 |   |
|------|----------------------------------------|---|
|      | <b>باب الدال</b>                       |   |
| ١٦١  | الدَّخِيلُ                             | • |
| ١٦١  | دِرَايَةُ الْحَدِيثِ                   | • |
| ١٦١  | الدَّعَوَى (فِي الشَّرْعِ)             | • |
| ١٦١  | الدَّعَوَى (عِنْدَ النَّظَارِ)         | • |
| ١٦١  | الْمَسَأَةُ وَالْمَبْحَثُ              | • |
| ١٦٢  | النَّتْيَاجُ                           | • |
| ١٦٢  | القَاعِدَةُ وَالقَانُونُ               | • |
| ١٦٢  | الدَّلِيلُ وَمَعَانِيهِ                | • |
| ١٦٢  | الدَّلِيلُ بِمَعْنَى الْبُرْهَانِ      | • |
| ١٦٢  | الدَّلِيلُ بِمَعْنَى الْقِيَاسِ        | • |
| ١٦٣  | الدَّلِيلُ بِمَعْنَى الْحُجَّةِ        | • |
| ١٦٣  | الدَّلِيلُ بِمَعْنَى الدَّالِّ         | • |
| ١٦٣  | التَّنْبِيَةُ                          | • |
| ١٦٣  | الْأَمَارَةُ                           | • |
| ١٦٣  | الدَّلِيلُ (عِنْدَ النَّظَارِ)         | • |
| ١٦٣  | دَلِيلٌ إِنِّي                         | • |
| ١٦٥  | دَلِيلٌ لِمَّى                         | • |
| ١٦٥  | الدَّلِيلُ (عِنْدَ الْفُقَهَاءِ)       | • |
| ١٦٦  | الدَّلِيلُ السَّمْعِيُّ (النَّقْلِيُّ) | • |

| صفحة | عناوين                                  |   |
|------|-----------------------------------------|---|
|      | <b>باب الخاء</b>                        |   |
| ١٥٦  | الْخَارِجُ                              | • |
| ١٥٦  | الْخَاصَّةُ                             | • |
| ١٥٦  | الْحَدُّ                                | • |
| ١٥٧  | الْفَرْقُ بَيْنَ الْحَدِّ وَالْخَاصَّةِ | • |
| ١٥٧  | الْخَطُّ                                | • |
| ١٥٧  | الْخَطَاطُ                              | • |
| ١٥٧  | الصَّوَابُ                              | • |
| ١٥٧  | الصَّوَابُ وَالْخَطَاطُ (ح)             | • |
| ١٥٧  | الْحَقُّ وَالْبَاطِلُ (ح)               | • |
| ١٥٧  | الْخُطْبَةُ                             | • |
| ١٥٨  | خُطْبَةُ الْكِتَابِ                     | • |
| ١٥٨  | خُطْبَةُ الدَّافَاتِرِ                  | • |
| ١٥٩  | الْخِلَافُ                              | • |
| ١٥٩  | خِلَافُ الْأُولَى                       | • |
| ١٥٩  | الْخُلُفُ (عِنْدَ النَّظَارِ)           | • |
| ١٥٩  | الْخُلُفُ (عِنْدَ الْمَنَاطِقِ) (ح)     | • |
| ١٦٠  | الْخَلْفُ                               | • |
| ١٦٠  | الْخَلُقُ                               | • |
| ١٦٠  | الْخَيَالُ                              | • |

| صفحة | عناوين                               |   |
|------|--------------------------------------|---|
| ١٧٣  | الرِّسَالَةُ                         | • |
| ١٧٣  | المَجَلَّةُ                          |   |
| ١٧٣  | الرَّسْمُ                            | • |
| ١٧٣  | رَسْمُ الْخَطِّ                      | • |
| ١٧٥  | الرَّسْمُ الْقِيَاسِيُّ              | • |
| ١٧٥  | الرَّسْمُ الْأَصْطَلَاحِيُّ          | • |
| ١٧٥  | الرَّسْمُ التَّامُ                   | • |
| ١٧٥  | الرَّسْمُ النَّاقِصُ                 | • |
| ١٧٥  | التَّرْضِيُّ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) | • |
| ١٧٥  | الرُّكْنُ                            | • |
| ١٧٦  | الرَّمْزُ                            | • |
| ١٧٦  | روايَةُ الْحَدِيثِ                   | • |
| ١٧٦  | درَايَةُ الْحَدِيثِ                  |   |
| ١٧٧  | الرَّوِيُّ                           | • |
| ١٧٧  | الرُّؤُوسُ الْشَّمَانِيَّةُ          | • |
| ١٧٧  | الغَرَضُ                             |   |
| ١٧٧  | الْمَنْفَعَةُ                        |   |
| ١٧٨  | الْتَّسْمِيَّةُ                      |   |
| ١٧٨  | الْمُوَلْفُ                          |   |
| ١٧٨  | الْمَرْتَبَةُ                        |   |

| صفحة             | عناوين                                           |   |
|------------------|--------------------------------------------------|---|
| ١٦٦              | الدَّلِيلُ الْعَقْلِيُّ                          | • |
| ١٦٦              | الدَّلِيلُ التَّحْقِيقِيُّ                       | • |
| ١٦٦              | الدَّلِيلُ الْإِلَزَامِيُّ                       | • |
| ١٦٦              | الدَّوَامُ                                       | • |
| ١٦٦              | الدَّورُ                                         | • |
| ١٦٧              | الدَّورُ الْمُصَرَّحُ                            | • |
| ١٦٧              | الدَّورُ الْمُضَمَّرُ                            | • |
| ١٦٧              | توقُّفُ الشَّيْءِ عَلَى نَفْسِهِ ح               |   |
| ١٦٨              | التَّسْلِسلُ                                     |   |
| ١٦٨              | الأُمُورُ الْإِعْتِبارِيَّةُ (ح)                 | • |
| ١٦٨              | مَعْنَى قَوْلِ الْفُقَهَاءِ: دِيَانَةً وَقَضَاءً | • |
| <b>باب الذال</b> |                                                  |   |
| ١٧١              | ذِكْرُ الْخَاصِّ بَعْدَ الْعَامِ                 | • |
| ١٧١              | عَطْفُ الْخَاصِّ عَلَى الْعَامِ ح                |   |
| ١٧١              | ذِكْرُ الْعَامِ بَعْدَ الْخَاصِّ                 | • |
| ١٧٢              | الذَّوقُ                                         | • |
| <b>باب الراء</b> |                                                  |   |
| ١٧٣              | الرَّابِطَةُ                                     | • |
| ١٧٣              | الرَّاسِخُ فِي الْعِلْمِ                         | • |
| ١٧٣              | الرُّخْصَةُ                                      | • |

| صفحة             | عناوين                         |   |
|------------------|--------------------------------|---|
| ١٨٨              | المُطَرَّدُ، أي القياسي        |   |
| ١٨٨              | السَّمْعُ                      | • |
| ١٨٩              | السُّنَّةُ                     | • |
| ١٨٩              | سَنْدُ الْحَدِيثِ              | • |
| ١٨٩              | مَتْنُ الْحَدِيثِ              |   |
| ١٩٠              | السُّؤَالُ                     | • |
| ١٩٠              | السَّهُوُرُ                    | • |
| ١٩٠              | النُّسُيَانُ                   |   |
| <b>باب الشين</b> |                                |   |
| ١٩٢              | الشَّادُ المَقْبُولُ           | • |
| ١٩٢              | الشَّادُ المَرْدُودُ           | • |
| ١٩٢              | النَّادِرُ                     |   |
| ١٩٣              | المرادُ من الشاذ(ح)            |   |
| ١٩٣              | الضَّعِيفُ                     |   |
| ١٩٣              | الشَّانُ                       | • |
| ١٩٣              | شانُ النَّزُولِ وَالوُرُودُ(ح) | • |
| ١٩٣              | الشَّاهِدُ                     | • |
| ١٩٣              | الشَّبَهَةُ                    | • |
| ١٩٣              | الشَّخْصُ                      | • |
| ١٩٥              | الحَصَّةُ                      |   |

| صفحة                    | عناوين                                |   |
|-------------------------|---------------------------------------|---|
| ١٧٩                     | مِنْ أَيِّ عِلْمٍ هُوَ                |   |
| ١٧٩                     | القِسْمَةُ وَالتَّبْوِيبُ             |   |
| ١٧٩                     | الأنْحَاءُ التَّعْلِيمِيَّةُ          |   |
| ١٨٠                     | الْمَبَادِئُ الْعَشْرَةُ              |   |
| ١٨٢                     | الْأُمُورُ الْثَلَاثَةُ               |   |
| <b>باب الزاء والسين</b> |                                       |   |
| ١٨٣                     | الزَّعْمُ                             | • |
| ١٨٣                     | السَّبَبُ (عند الفقهاء)               | • |
| ١٨٣                     | السَّبَبُ (عند أهل العروض)            | • |
| ١٨٣                     | السَّجْعُ                             | • |
| ١٨٣                     | السَّطْحُ                             | • |
| ١٨٣                     | السَّفْسَطَةُ                         | • |
| ١٨٥                     | السَّلَامُ                            | • |
| ١٨٥                     | سَلْبُ الْعُمُومِ                     | • |
| ١٨٥                     | عُمُومُ السَّلْبِ                     |   |
| ١٨٦                     | السَّلْفُ                             | • |
| ١٨٧                     | الخَلْفُ                              |   |
| ١٨٧                     | عَامَّةُ الْمَشَائِخِ                 |   |
| ١٨٧                     | الْمُتَقَدِّمُونَ وَالْمُتَأَخِّرُونَ |   |
| ١٨٨                     | السَّمَاعِيُّ                         | • |

| صفحة             | عناوين                  |  |
|------------------|-------------------------|--|
| ٢٠٣              | القطعة                  |  |
| ٢٠٥              | القصيدة                 |  |
| ٢٠٥              | الورن                   |  |
| ٢٠٦              | القافية                 |  |
| ٢٠٦              | ضميمة في الباقي (ج)     |  |
| ٢٧               | الشطر •                 |  |
| ٢٧               | الشك •                  |  |
| ٢٧               | الشكل •                 |  |
| ٢٧               | الشم •                  |  |
| ٢٧               | شيء (عند أهل العربية) • |  |
| ٢٨               | شيء (عند الفقهاء) •     |  |
| ٢٨               | شيء المطلق •            |  |
| <b>باب الصاد</b> |                         |  |
| ٢٩               | الصدر •                 |  |
| ٢٩               | الصدر الأول •           |  |
| ٢٩               | الصدق •                 |  |
| ٢٩               | مصدق الشيء              |  |
| ٣٠               | الصدق بمعنى الحمل •     |  |
| ٣٠               | الصدق بمعنى التحقق •    |  |
| ٣٠               | الصدق مقابل الكذب •     |  |

| صفحة | عناوين            |  |
|------|-------------------|--|
| ١٩٥  | الفرد             |  |
| ١٩٥  | التشخص            |  |
| ١٩٦  | الشرح •           |  |
| ١٩٧  | المتن             |  |
| ١٩٧  | التعليق، الحاشية  |  |
| ١٩٧  | الفتاوى           |  |
| ١٩٨  | أساليب الشرح •    |  |
| ١٩٩  | الشرط •           |  |
| ١٩٩  | شرط الشيء •       |  |
| ٢٠٠  | شطر الشيء         |  |
| ٢٠٠  | الشعر ومصطلحاته • |  |
| ٢٠١  | البيت             |  |
| ٢٠٢  | الصدر والعجز      |  |
| ٢٠٢  | العرض             |  |
| ٢٠٢  | الضرب             |  |
| ٢٠٢  | الحسو             |  |
| ٢٠٣  | البيت المقتفي     |  |
| ٢٠٣  | المطلع            |  |
| ٢٠٣  | المصراع           |  |
| ٢٠٣  | الفرد             |  |

| صفحة             | عناوين                 |
|------------------|------------------------|
| ٢٨               | القياس الجدلٰي         |
| ٢٨               | القياس الخطابي         |
| ٢٨               | القياس الشعري          |
| ٢٩               | القياس السفسطاني       |
| ٢٩               | الصنف •                |
| ٢٩               | الصواب •               |
| ٢٩               | صورة القياس، أي شكله • |
| ٢٩               | الشكل الأول            |
| ٢٠               | الشكل الثاني           |
| ٢٠               | الشكل الثالث           |
| ٢٠               | الشكل الرابع           |
| ٢١               | الصيغة •               |
| <b>باب الصاد</b> |                        |
| ٢٢               | الضابطة •              |
| ٢٢               | الضبط •                |
| ٢٢               | الضرب •                |
| ٢٢               | الضرورة •              |
| ٢٣               | الدّوام                |
| ٢٣               | الإمكان                |
| ٢٣               | الإمكان العام (ح)      |

| صفحة | عناوين                 |
|------|------------------------|
| ٢١   | النسبة الذهنية (ح)     |
| ٢١   | النسبة الكلامية (ح)    |
| ٢١   | النسبة الخارجية ح      |
| ٢١   | الصغرى •               |
| ٢١   | الصفة (في العربية) •   |
| ٢١   | الصفات الثبوتية •      |
| ٢٢   | الصفات السلبية •       |
| ٢٢   | الصفات الذاتية •       |
| ٢٢   | الصفات الفعلية •       |
| ٢٣   | الصفات الجلالية •      |
| ٢٣   | الصفات الجمالية •      |
| ٢٣   | صفة حقيقة ممحضة •      |
| ٢٣   | صفة حقيقة ذات اضافة •  |
| ٢٣   | صفة اضافية ممحضة •     |
| ٢٣   | الصفات الكمالية وغيرها |
| ٢٥   | الصلة •                |
| ٢٦   | السلام                 |
| ٢٦   | الصناعات الخامس •      |
| ٢٦   | مادة القياس            |
| ٢٧   | القياس البرهانى        |

| صفحة | عناوين               |   |
|------|----------------------|---|
| ٢٣٣  | العارض السماوي       | • |
| ٢٣٣  | ضد العوارض السماوية  |   |
| ٢٣٣  | العارضي              | • |
| ٢٣٣  | العالم               | • |
| ٢٣٣  | عامة المشائخ         | • |
| ٢٣٣  | العبارة              | • |
| ٢٣٣  | التُّرْجِمَةُ        |   |
| ٢٣٥  | ترجمة الباب (حاشية)  |   |
| ٢٣٥  | العجز                | • |
| ٢٣٥  | العدد                | • |
| ٢٣٥  | العرض                | • |
| ٢٣٥  | العرض العام          | • |
| ٢٣٥  | العرف                | • |
| ٢٣٥  | العروض               | • |
| ٢٣٦  | عطفُ الخاص على العام | • |
| ٢٣٦  | العزيزمة             | • |
| ٢٣٦  | الرُّخصة             |   |
| ٢٣٦  | العكس المستوي        | • |
| ٢٣٧  | عكس التقىض           | • |
| ٢٣٨  | العلة                | • |

| صفحة | عناوين                     |   |
|------|----------------------------|---|
| ٢٢٣  | الإمكانُ الخاصُ (ح)        |   |
| ٢٢٣  | الامتناعُ                  |   |
| ٢٢٥  | الضروراتُ الشعريَّةُ       | • |
| ٢٢٧  | الضعيفُ                    | • |
| ٢٢٧  | ضمير الشأن                 | • |
| ٢٢٧  | ضم ضمية (ح)                | • |
|      | <b>باب الطاء، الطاء</b>    |   |
| ٢٢٨  | الطردُ والعكسُ             | • |
| ٢٢٨  | طرداً للباب                | • |
| ٢٢٨  | ظاهر الرواية               | • |
| ٢٢٩  | نادر الرواية               |   |
| ٢٣٠  | الظرفيةُ                   | • |
| ٢٣٠  | الظرفُ اللغو وتسميته       | • |
| ٢٣٠  | الظرفُ المستقرُ            | • |
| ٢٣١  | الظنُّ                     | • |
| ٢٣١  | ظرفية الشيء لنفسه (ح)      | • |
|      | <b>باب العين، الغين</b>    |   |
| ٢٣٢  | العادةُ وأقسامُه الثلاثةُ  | • |
| ٢٣٣  | الفرقُ بين العرفِ والعادةِ |   |
| ٢٣٣  | العارضُ                    | • |

| صفحة | عناوين                                   |   | صفحة | عناوين                                     |   |
|------|------------------------------------------|---|------|--------------------------------------------|---|
| ٢٣٣  | التَّخَلُّصُ (حاشية)                     |   | ٢٣٨  | العَلَمَةُ                                 | • |
| ٢٣٣  | العِلْمُ الْبَدِيْهِيُّ                  | • | ٢٣٩  | الْفَرْقُ بَيْنَ الْعِلْمِ وَالْحِكْمَةِ ح | • |
| ٢٣٣  | العِلْمُ الْضَّرُورِيُّ                  | • | ٢٣٩  | السَّبَبُ                                  |   |
| ٢٣٥  | العِلْمُ الْإِسْتَدْلَالِيُّ             | • | ٢٣٩  | الشَّرْطُ                                  |   |
| ٢٣٥  | العِلْمُ الْإِكْتَسَابِيُّ               | • | ٢٣٩  | الشَّرْطُ الْعَقْلِيُّ (ح)                 |   |
| ٢٣٥  | العِلْمُ الْحُصُولِيُّ                   | • | ٢٣٩  | الشَّرْطُ الشَّرْعِيُّ (ح)                 |   |
| ٢٣٦  | العِلْمُ الْحُضُورِيُّ                   | • | ٢٣٩  | الشَّرْطُ الْعَادِيُّ (ح)                  |   |
| ٢٣٦  | العِلْمُ الْلَّذِنِيُّ                   | • | ٢٣٩  | الشَّرْطُ الْلُّغُويُّ (ح)                 |   |
| ٢٣٧  | عِلْمُ الْيَقِيْنِ                       | • | ٢٤٠  | الْفَائِدَةُ الْمُهِمَّةُ                  | • |
| ٢٣٧  | عَيْنُ الْيَقِيْنِ                       |   | ٢٤١  | الْعِلْمَةُ التَّامَّةُ                    | • |
| ٢٣٧  | حَقُّ الْيَقِيْنِ                        |   | ٢٤٢  | الْعِلْمَةُ النَّاقِصَةُ                   | • |
| ٢٣٨  | الْعِلْمُوْمُ الْمُدَوَّنَةُ             | • | ٢٤٢  | الْعِلْمَةُ الْفَاعِلِيَّةُ                | • |
| ٢٣٩  | الْعِلْمُوْمُ الشَّرْعِيَّةُ وَغَيْرُهَا | • | ٢٤٢  | الْعِلْمَةُ الْمَادِيَّةُ                  | • |
| ٢٣٩  | الْعِلْمُوْمُ الْأَدَبِيَّةُ             | • | ٢٤٢  | الْعِلْمَةُ الصُّورِيَّةُ                  | • |
| ٢٣٩  | الْعِلْمُوْمُ الرِّيَاضِيَّةُ            | • | ٢٤٣  | الْعِلْمَةُ الغَائِيَّةُ                   | • |
| ٢٤٠  | الْعِلْمُوْمُ الْعَقْلِيَّةُ             | • | ٢٤٣  | الْغَايَةُ، الْمَقْصُودُ (ح)               |   |
| ٢٤٠  | الْعِلْمُوْمُ الْعَالِيَّةُ              | • | ٢٤٣  | الْعَلَمُ                                  | • |
| ٢٤٠  | الْعِلْمُوْمُ الْآلِيَّةُ                | • | ٢٤٣  | الْقَبُ                                    |   |
| ٢٤١  | عَلَى حِدَةٍ                             | • | ٢٤٣  | الْكُنْيَةُ                                |   |
| ٢٤١  | عَلَى سَبِيلِ الْبَدِيلَةِ (ح)           | • | ٢٤٣  | الْإِسْمُ                                  |   |

| صفحة | عنوان                  |   | صفحة             | عنوان                 |   |
|------|------------------------|---|------------------|-----------------------|---|
| ٢٥٨  | الفتاوى                | • | ٢٥١              | على سبيل الاجتماع (ج) | • |
| ٢٥٨  | فحوى الكلام            | • | ٢٥٢              | عموم المجاز           | • |
| ٢٥٨  | الفرد (عند أهل العروض) | • | ٢٥٢              | عموم المشترك          | • |
| ٢٥٩  | الفرض                  | • | ٢٥٣              | عموم وخصوص مطلق       | • |
| ٢٥٩  | الواجب                 | • | ٢٥٣              | عموم من وجده          | • |
| ٢٥٩  | السنة                  | • | ٢٥٣              | عموم السلب            | • |
| ٢٥٩  | النفل                  | • | ٢٥٣              | العنصر                | • |
| ٢٥٩  | الفرع                  | • | ٢٥٣              | العنوان               | • |
| ٢٦٠  | الفصل (في المنطق)      | • | ٢٥٣              | العنوان والمعنون (ج)  | • |
| ٢٦٠  | الفصل (في العربية)     | • | ٢٥٥              | العوارض الذاتية       | • |
| ٢٦٠  | الفطريات               | • | ٢٥٦              | العوارض الغريبة       | • |
| ٢٦٠  | الفعل                  | • | ٢٥٧              | العيوب                | • |
| ٢٦٠  | الفعلية                | • | ٢٥٧              | عين اليقين            | • |
| ٢٦٠  | الفقير المعتمِل        | • | ٢٥٧              | الغَرَضُ الْغَايَةُ   | • |
| ٢٦٠  | الوسط                  | • | ٢٥٧              | الغَلَطُ              | • |
| ٢٦٠  | الغني                  | • | ٢٥٧              | الغني                 | • |
| ٢٦١  | الفِكْرُ               | • | <b>باب الفاء</b> |                       |   |
| ٢٦١  | في البديه              | • | ٢٥٨              | الفَاسِدُ             | • |
| ٢٦١  | في نفسه (حاشية)        | • | ٢٥٨              | الفَاصِلَةُ           | • |
| ٢٦١  | بنفسه، لنفسه (حاشية)   |   | ٢٥٨              | الفاء الفصيحيه        | • |

| صفحة | عناوين                               |   |
|------|--------------------------------------|---|
| ٢٦٩  | التَّقْسِيمُ                         |   |
| ٢٦٩  | القِسْمُ                             | • |
| ٢٦٩  | قِسْمُ الشَّيْءِ                     | • |
| ٢٧٠  | قَسِيمُ الشَّيْءِ                    | • |
| ٢٧٠  | الصَّنْفُ                            |   |
| ٢٧٠  | النَّوْعُ                            |   |
| ٢٧١  | القَصْرُ                             | • |
| ٢٧١  | مَعْرَفَةُ الْمَقْصُورِ عَلَيْهِ (ح) | • |
| ٢٧١  | القَصْرُ الْحَقِيقِيُّ               | • |
| ٢٧٢  | القَصْرُ الْإِضَافِيُّ               | • |
| ٢٧٣  | القَصِيدَةُ                          | • |
| ٢٧٣  | القَضَاءُ                            | • |
| ٢٧٣  | قَضَاءُ                              | • |
| ٢٧٣  | القَضَايَا                           | • |
| ٢٧٣  | الوَاجِبَاتُ                         |   |
| ٢٧٣  | الْمُمْكَنَاتُ                       |   |
| ٢٧٣  | الْمُمْتَنِعَاتُ                     |   |
| ٢٧٣  | القَضِيَّةُ وَأَقْسَامُهَا           | • |
| ٢٧٣  | القَضِيَّةُ الْحَمْلِيَّةُ           | • |
| ٢٧٥  | القَضِيَّةُ الشَّرْطِيَّةُ           | • |

| صفحة | عناوين                     |   |
|------|----------------------------|---|
|      | <b>بَابُ الْقَافِ</b>      |   |
| ٢٦٢  | القَاعِدَةُ                | • |
| ٢٦٢  | القَاعِدَةُ الْمُطَرَّدَةُ | • |
| ٢٦٢  | الضَّابطَةُ                |   |
| ٢٦٣  | الْقَانُونُ                |   |
| ٢٦٣  | الْقَافِيَّةُ              | • |
| ٢٦٥  | الْفَاصِلَةُ               |   |
| ٢٦٥  | السَّجْعُ                  |   |
| ٢٦٥  | السَّجْعُ الْمُتَوازِيُّ   |   |
| ٢٦٦  | السَّجْعُ الْمُطَرَّفُ     |   |
| ٢٦٦  | الرَّوِيُّ                 |   |
| ٢٦٦  | الْقَانُونُ                | • |
| ٢٦٦  | الْقَبُولُ                 | • |
| ٢٦٦  | الْقُدْرَةُ                | • |
| ٢٦٧  | الْإِسْتِطَاعَةُ           |   |
| ٢٦٧  | الْقُدْرَةُ الْمُمْكِنَةُ  | • |
| ٢٦٨  | الْقُدْرَةُ الْمُيَسِّرَةُ | • |
| ٢٦٨  | الْقِدْمُ الذَّاتِيُّ      | • |
| ٢٦٨  | الْقِدْمُ الزَّمَانِيُّ    | • |
| ٢٦٨  | الْقَرِينَةُ               | • |

| صفحة | عنوانين                              |   | صفحة | عنوانين                             |   |
|------|--------------------------------------|---|------|-------------------------------------|---|
| ٢٨٣  | القياسُ الشَّبُهِيُّ                 | • | ٢٧٦  | القضِيَّةُ الشَّخْصِيَّةُ           | • |
| ٢٨٣  | القياسُ العَقْلِيُّ (المَنْطِيقِيُّ) | • | ٢٧٦  | القضِيَّةُ الْطَّبِيعِيَّةُ         | • |
| ٢٨٥  | القياسُ (عند المناطقة)               | • | ٢٧٧  | القضِيَّةُ الْمَحْصُورَةُ           | • |
| ٢٨٥  | القياسُ البسيطُ (ج)                  | • | ٢٧٧  | القضِيَّةُ الْمُهَمَّلَةُ           | • |
| ٢٨٥  | القياسُ الْمَرَّكُبُ (ج)             | • | ٢٧٨  | الشَّرُطِيَّةُ الْمُتَصِّلَةُ       | • |
| ٢٨٥  | القياسُ الْمُضْمُرُ (ج)              | • | ٢٧٨  | الْمُتَصِّلَةُ الْلَّزُومِيَّةُ     | • |
| ٢٨٦  | التَّمَثِيلُ                         |   | ٢٧٨  | الْمُتَصِّلَةُ الْإِتَّفَاقِيَّةُ   | • |
| ٢٨٦  | الاستِقراءُ التَّامُ                 |   | ٢٧٩  | الشَّرُطِيَّةُ الْمُنْفَصَلَةُ      | • |
| ٢٨٦  | الاستِقراءُ النَّاقِصُ               |   | ٢٨٠  | قَضِيَّةٌ مُنْفَصَلَةٌ حَقِيقِيَّةٌ | • |
| ٢٨٧  | القياسُ الْأَقْتَرَانِيُّ            | • | ٢٨٠  | مُنْفَصَلَةٌ مَانِعَةُ الْجَمْعِ    | • |
| ٢٨٧  | القياسُ الْأَسْتِثنَائِيُّ           | • | ٢٨٠  | مُنْفَصَلَةٌ مَانِعَةُ الْخُلُوٌّ   | • |
| ٢٨٨  | الأَصْغَرُ                           |   | ٢٨٠  | القطْعَةُ                           | • |
| ٢٨٨  | الأَكْبَرُ                           |   | ٢٨٠  | القوَّةُ                            | • |
| ٢٨٨  | الحدُّ الْأَوْسَطُ                   |   | ٢٨٠  | الفَعْلُ                            |   |
| ٢٨٨  | الصُّغْرَى                           |   | ٢٨١  | القولُ                              | • |
| ٢٨٨  | الكُبْرَى                            |   | ٢٨١  | الفرقُ بَيْنَ القولِ والروايةِ (ج)  | • |
| ٢٨٨  | النَّتِيْجَةُ                        |   | ٢٨٢  | القياسُ (عند الفُقهاء)              | • |
| ٢٨٩  | القياسُ الْبُرْهَانِيُّ              | • | ٢٨٢  | الاستِحسَانُ                        |   |
| ٢٨٩  | القياسِيُّ                           | • | ٢٨٣  | القياسُ الشَّرْعِيُّ                | • |
| ٢٨٩  | القيِيدُ                             | • | ٢٨٣  | القياسُ اللَّغْوِيُّ                | • |

| صفحة | عناوين                |
|------|-----------------------|
| ٢٩٦  | الجنسُ (عند المناطقة) |
| ٢٩٧  | الجنسُ (عند الفقهاء)  |
| ٢٩٧  | النوعُ (عند المناطقة) |
| ٢٩٨  | النوعُ (عند الفقهاء)  |
| ٢٩٨  | الفصلُ                |
| ٢٩٨  | الخاصةُ               |
| ٢٩٩  | العرضُ العامُ         |
| ٢٩٩  | الكلياتُ الفرضيةُ •   |
| ٣٠٠  | الكلُّ والكلّيُّ •    |
| ٣٠٠  | الكنائيةُ •           |
| ٣٠١  | الكنيةُ •             |
| ٣٠١  | الكيفيةُ النفسيّةُ •  |
| ٣٠١  | المملكةُ              |
| ٣٠١  | الحالُ                |
|      | <b>باب اللام</b>      |
| ٣٠٣  | لا بشرطٍ شيءٍ •       |
| ٣٠٣  | اللازمُ •             |
| ٣٠٣  | اللازمُ البَيْنُ •    |
| ٣٠٣  | غيرُ البَيْنِ •       |
| ٣٠٣  | اللازمُ الأعمُ •      |

| صفحة | عناوين                       |
|------|------------------------------|
| ٢٨٩  | القيدُ الاتفاقيُّ •          |
| ٢٨٩  | القيدُ الاحترازيُّ •         |
|      | <b>باب الكاف</b>             |
| ٢٩٠  | الكُبُرَى •                  |
| ٢٩٠  | الكتابُ •                    |
| ٢٩٠  | المُرَادُ بالكتابِ •         |
| ٢٩١  | مُحَمَّلُ الكتابِ •          |
| ٢٩١  | الكرّاسةُ                    |
| ٢٩٢  | البابُ                       |
| ٢٩٢  | الفصلُ                       |
| ٢٩٢  | الكسُبُ •                    |
| ٢٩٢  | الفرقُ بينَ الكسبِ والخلقِ • |
| ٢٩٢  | الكلُّ المَجمُوعِيُّ •       |
| ٢٩٢  | الكلُّ الإفراديُّ •          |
| ٢٩٢  | لفظُ "الكلّ" في العلوم (ج) • |
| ٢٩٥  | الكلامُ اللغوُ •             |
| ٢٩٥  | الكلامُ اللفظيُّ •           |
| ٢٩٥  | الكلامُ النفسيُّ •           |
| ٢٩٦  | الكلّيُّ •                   |
| ٢٩٦  | الكلياتُ الخمسُ •            |

| صفحة | عناوين                           |   | صفحة | عناوين                  |   |
|------|----------------------------------|---|------|-------------------------|---|
| ٣١٢  | الماهية                          | • | ٣٠٥  | اللازم المساوي          | • |
| ٣١٢  | ما هو ومراده                     | • | ٣٠٥  | اللازم الأولي           | • |
| ٣١٢  | المبادئ العشرة                   | • | ٣٠٥  | اللازم الثانوي          | • |
| ٣١٢  | المباشرة                         | • | ٣٠٦  | الملازمات والتلازم      |   |
| ٣١٢  | المبالغة                         | • | ٣٠٧  | الاستلزم                |   |
| ٣١٣  | الغلو                            |   | ٣٠٧  | الملازمات العقلية       |   |
| ٣١٣  | المبحث                           | • | ٣٠٧  | الملازمات العاديّة      |   |
| ٣١٣  | المتقدّمين                       | • | ٣٠٨  | اللطيفة                 | • |
| ٣١٣  | المترافق                         | • | ٣٠٨  | اللف والنشر، مرتب ومشوش | • |
| ٣١٣  | المتصّفة                         | • | ٣٠٩  | اللفظ المفرد            | • |
| ٣١٣  | المتن                            | • | ٣٠٩  | إطلاق المفرد (ح)        |   |
| ٣١٣  | متن الحديث                       | • | ٣١٠  | اللقب                   | • |
| ٣١٥  | المتواءرات                       | • | ٣١٠  | اللمس                   | • |
| ٣١٥  | المثل                            | • | ٣١٠  | لنفسه                   | • |
| ٣١٥  | المثال                           |   |      | <b>باب الميم</b>        |   |
| ٣١٥  | الفرق بين المثل والمثال (ح)      | • | ٣١١  | اعتبار مكان             | • |
| ٣١٦  | الشاهد                           |   | ٣١١  | اعتبار ما يكون          | • |
| ٣١٦  | النظير                           | • | ٣١٢  | مادة القياس             | • |
| ٣١٦  | الفرق بين المثال، النظير، الشاهد | • | ٣١٢  | المانع                  | • |
| ٣١٧  | المثنوبي                         | • |      |                         |   |

| صفحة | عناوين                           |   |
|------|----------------------------------|---|
| ٣٢٧  | المُدَعِّي                       | • |
| ٣٢٧  | المُدَقَّقُ                      | • |
| ٣٢٧  | المَدْلُولُ                      | • |
| ٣٢٧  | المرجعُ                          | • |
| ٣٢٧  | المرَجُزُ                        | • |
| ٣٢٧  | المرَكَبُ                        | • |
| ٣٢٨  | المرِيدُ                         | • |
| ٣٢٨  | المرَاقِبةُ                      | • |
| ٣٢٨  | المِزَاحُ                        | • |
| ٣٢٨  | المسَاوَاتُ                      | • |
| ٣٢٨  | المسَّأَلةُ                      | • |
| ٣٢٩  | مَسَائِلُ النَّوَادِيرِ          | • |
| ٣٢٩  | المسَجَعُ                        | • |
| ٣٢٩  | الْمُسَلَّمُ                     | • |
| ٣٣٠  | الْمُسَمَّى (ح)                  | • |
| ٣٣٠  | المَشَائِخُ                      | • |
| ٣٣٠  | المُشَابَهَةُ                    | • |
| ٣٣٠  | المُشَاكِلَةُ                    | • |
| ٣٣٠  | المُشَاهَدَاتُ                   | • |
| ٣٣٠  | المُصَادِرَةُ عَلَى الْمَطْلُوبِ | • |

| صفحة | عناوين                                      |   |
|------|---------------------------------------------|---|
| ٣١٧  | المُجَادِلَةُ                               | • |
| ٣١٧  | المَجَازُ                                   | • |
| ٣١٧  | المَجَازُ الْمُرْسَلُ                       | • |
| ٣١٧  | عَلَاقَاتُ الْمَجَازُ الْمُرْسَلِ           | • |
| ٣٢٢  | الفَائِدَةُ الْمُهِمَّةُ                    | • |
| ٣٢٣  | الْمُجَانِسَةُ                              | • |
| ٣٢٣  | الْمُجَدَّدُ                                | • |
| ٣٢٣  | الْمَجَلَةُ                                 | • |
| ٣٢٣  | الْمُجَمَلُ                                 | • |
| ٣٢٣  | الْمُحَاضَرَةُ                              | • |
| ٣٢٣  | الْمُحَالُ                                  | • |
| ٣٢٣  | الْفَرْقُ بَيْنَ الْمُحَالِ وَالْمُمْتَنِعِ | • |
| ٣٢٢  | الْمَحْذُوفُ                                | • |
| ٣٢٢  | الْمُحَقَّقُ                                | • |
| ٣٢٢  | الْمُدَقَّقُ                                | • |
| ٣٢٥  | الْمُجَدَّدُ                                | • |
| ٣٢٥  | الْمُجَرِّبَاتُ                             | • |
| ٣٢٥  | الْمُخْلِصُ                                 | • |
| ٣٢٦  | الْمُدَعِّيُ                                | • |
| ٣٢٦  | الْمُدَعِّي عَلَيْهِ                        | • |

| صفحة | عنوانين                                  |
|------|------------------------------------------|
| ٣٣٩  | • مُعَارَضَةٌ بِالغَيْرِ                 |
| ٣٣٩  | • المُجَادِلةُ                           |
| ٣٣٩  | • المُكَابَرَةُ                          |
| ٣٣٩  | • المُنَاقَضَةُ                          |
| ٣٤٠  | • الْمُعْتَزِلَةُ                        |
| ٣٤٠  | • الْمُعَرَّبُ                           |
| ٣٤١  | • الدَّخِيلُ                             |
| ٣٤١  | • الْمَعْرَفَةُ                          |
| ٣٤١  | • الْمَعْرِفُ                            |
| ٣٤٢  | • الْمَعْقُولَاتُ الْأُولَى              |
| ٣٤٢  | • الْمَعْقُولَاتُ الثَّانِيَةُ           |
| ٣٤٣  | • الْمُعَمَّمِي                          |
| ٣٤٣  | • الْمَعْنَوِيُّ                         |
| ٣٤٣  | • الْمَعْنَى                             |
| ٣٤٣  | • الْمُغَالَطَةُ                         |
| ٣٤٥  | • الْمُغَالَطَاتُ الْعَامَّةُ الْوُرُودِ |
| ٣٤٦  | • الْمُفْتِي                             |
| ٣٤٦  | • الْمُفْتَى بِهِ                        |
| ٣٤٧  | • الْمُفَرْدُ الْمُطْلَقُ                |
| ٣٤٧  | • الْمُطْلَقُ الْمُفَرْدُ                |

| صفحة | عنوانين                           |
|------|-----------------------------------|
| ٣٣١  | • أَقْسَامُ الْمُصَادَرِ          |
| ٣٣٣  | • الْمِصْدَاقُ                    |
| ٣٣٣  | • مَصْدَرٌ مَبْنَىٰ لِلْفَاعِلِ   |
| ٣٣٣  | • مَصْدَرٌ مَبْنَىٰ لِلْمَفْعُولِ |
| ٣٣٣  | • الْمِصْرَاعُ                    |
| ٣٣٣  | • الْمَصْلَحةُ                    |
| ٣٣٣  | • مَضْمُونُ الْجُمْلَةِ           |
| ٣٣٥  | • الْمُطَابَقَةُ                  |
| ٣٣٥  | • الْمُطَرِّدُ                    |
| ٣٣٥  | • الْمَطْلَعُ                     |
| ٣٣٥  | • الْمُطْلَقُ                     |
| ٣٣٥  | • الْمُقَيَّدُ                    |
| ٣٣٦  | • مُطْلَقُ الشَّيْءِ              |
| ٣٣٦  | • الشَّيْءُ الْمُطْلَقُ           |
| ٣٣٦  | • الْمَظَانُ                      |
| ٣٣٦  | • الْمَظْنُونَاتُ                 |
| ٣٣٦  | • الْمَقْبُولَاتُ                 |
| ٣٣٧  | • الْمُعَارَضَةُ                  |
| ٣٣٧  | • مُعَارَضَةٌ بِالْمِثْلِ         |
| ٣٣٧  | • مُعَارَضَةٌ بِالْقَلْبِ         |

| صفحة | عناوين                         |   | صفحة | عناوين                               |   |
|------|--------------------------------|---|------|--------------------------------------|---|
| ٣٥٦  | الْحَدِسِيَّاتُ                |   | ٣٣٨  | المَفْهُومُ                          | • |
| ٣٥٦  | الْمُشَاهِدَاتُ                |   | ٣٣٨  | الْمَعْنَى                           |   |
| ٣٥٧  | التَّجْرِيبَاتُ                |   | ٣٣٩  | الْمَدْلُولُ                         |   |
| ٣٥٧  | الْمُتَوَاتِراتُ               |   | ٣٣٩  | المَفْهُومُ                          | • |
| ٣٥٨  | الْمُقَدَّمَةُ                 | • | ٣٣٩  | الْمَنْطُوقُ                         |   |
| ٣٥٨  | مُقَدَّمَةُ الْقِيَاسِ         | • | ٣٣٩  | مَفْهُومُ الْمُوَافَقةِ              | • |
| ٣٥٨  | مُقَدَّمَةُ الدَّلِيلِ         | • | ٣٤٠  | فَحْوَى الْكَلامِ                    |   |
| ٣٥٨  | شَرَائِطُ الْقِيَاسِ (ح)       |   | ٣٤٠  | لَحْنُ الْكَلامِ                     |   |
| ٣٥٩  | مُقَدَّمَةُ الْعِلْمِ          | • | ٣٤٠  | مَفْهُومُ الْمُخَالَفَةِ             | • |
| ٣٥٩  | مُقَدَّمَةُ الْكِتَابِ         | • | ٣٥١  | الْمَقْبُولَاتُ                      | • |
| ٣٥٩  | الْمَقْسُمُ                    | • | ٣٥١  | الْمُقْتَضَى                         | • |
| ٣٦٠  | الْمُقْفَى                     | • | ٣٥١  | الْمُقَدَّرُ                         | • |
| ٣٦٠  | مَقْولٌ فِي جَوابِ مَا هُوَ    | • | ٣٥٢  | الْتَّقْدِيرُ وَالْحَذْفُ            |   |
| ٣٦٠  | الْمَقْوُلَاتُ الْعَشْرُ       | • | ٣٥٣  | الْمُقَدَّمَاتُ الْيَقِينِيَّةُ      | • |
| ٣٦٠  | الْمُقَيَّدُ                   | • | ٣٥٣  | مُقَدَّمَاتٌ غَيْرُ يَقِينِيَّةٍ (ح) | • |
| ٣٦٠  | الْمُكَابَرَةُ                 | • | ٣٥٣  | الْمُقَدَّمَاتُ الْمَشْهُورَةُ (ح)   | • |
| ٣٦٠  | الْمَكْرُوْهُ                  | • | ٣٥٣  | الْمُقَدَّمَاتُ الْمَقْبُولَةُ (ح)   | • |
| ٣٦٠  | الْمَكْرُوْهُ التَّنْزِيهِيُّ  | • | ٣٥٣  | الْمُقَدَّمَاتُ الْمَظْنُونَةُ (ح)   | • |
| ٣٦٠  | الْمَكْرُوْهُ التَّحْرِيْمِيُّ | • | ٣٥٥  | الْأَوَّلَيَاتُ                      |   |
| ٣٦١  | الْمُلَازَمَةُ                 | • | ٣٥٥  | الْفِطْرِيَاتُ                       |   |

| صفحة             | عنوانين                                |   |
|------------------|----------------------------------------|---|
| ٣٦٧              | المُوجُودُ الْخَارَجِيُّ               | • |
| ٣٦٧              | المُوجُودُ الْدُهْنِيُّ                | • |
| ٣٦٧              | النِّسْبَةُ بَيْنَ الْمُوْجُودَاتِ (ج) | • |
| ٣٦٨              | الْمَوْضُوعُ (في العَرَبِيَّةِ)        | • |
| ٣٦٨              | مَوْضُوعُ الْعِلْمِ                    | • |
| ٣٦٨              | الْمَوْعِظَةُ                          | • |
| ٣٦٨              | الْمَوْلَوِيُّ (حاشية)                 | • |
| ٣٦٩              | الْعَالَمُ (حاشية)                     |   |
| ٣٦٩              | الْحَضْرَةُ (حاشية)                    |   |
| ٣٦٩              | عُلَمَاءُ الْآخِرَةِ (حاشية)           |   |
| ٣٧١              | الْمُوْرِئُ                            | • |
| <b>باب النون</b> |                                        |   |
| ٣٧٣              | النَّادِرُ                             | • |
| ٣٧٣              | نَادِرُ الرِّوَايَةِ                   | • |
| ٣٧٣              | النَّاطِقُ                             | • |
| ٣٧٣              | النَّتِيْجَةُ                          | • |
| ٣٧٣              | النِّزَاعُ الْلَّفْظِيُّ               | • |
| ٣٧٣              | النِّزَاعُ الْمَعْنَوِيُّ              | • |
| ٣٧٣              | النِّسْبَةُ بَيْنَ الْكُلَّيْنِ        | • |
| ٣٧٥              | التَّسَاوِيُّ                          |   |

| صفحة | عنوانين                           |   |
|------|-----------------------------------|---|
| ٣٦١  | الْمُلاَزَمَةُ الْعَقْلِيَّةُ     | • |
| ٣٦١  | الْمُلاَزَمَةُ الْعَادِيَّةُ      | • |
| ٣٦١  | الْمَلَكُ                         | • |
| ٣٦١  | الْمَلَكَةُ                       | • |
| ٣٦١  | الْمُمَاثَلَةُ                    | • |
| ٣٦١  | الْمُمُكِنُ                       | • |
| ٣٦١  | الْوَاجِبُ لِذَاتِهِ وَلِغَيْرِهِ |   |
| ٣٦٢  | الْمُمْتَنَعُ                     |   |
| ٣٦٢  | مِنْ حَيْثُ                       | • |
| ٣٦٢  | الْمُنَاسِبَةُ                    | • |
| ٣٦٢  | الْمُنَاقَضَةُ                    | • |
| ٣٦٢  | الْمَنْسُوخُ                      | • |
| ٣٦٣  | الْمَنْطِقُ (أي أبوابه)           | • |
| ٣٦٣  | الْمَنْطُوقُ                      | • |
| ٣٦٣  | الْمَنْعُ                         | • |
| ٣٦٣  | الْنَّقْضُ                        |   |
| ٣٦٣  | الْمَنْقُولُ                      | • |
| ٣٦٥  | الْمُوجَبُ                        | • |
| ٣٦٥  | الْمُقْتَضَى                      |   |
| ٣٦٦  | الْمُوجُودُ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ  | • |

| صفحة             | عناوين                    |   |
|------------------|---------------------------|---|
| ٣٨٢              | النَّعْتُ                 | • |
| ٣٨٢              | نُفُسُ الْأَمْرِ          | • |
| ٣٨٢              | النَّفْلُ                 | • |
| ٣٨٢              | النَّقْضُ                 | • |
| ٣٨٢              | النَّقْطَةُ               | • |
| ٣٨٣              | الخَطُّ                   |   |
| ٣٨٣              | السَّطْحُ                 |   |
| ٣٨٣              | النُّكْتَةُ               | • |
| ٣٨٣              | اللَّطِيفَةُ              | • |
| ٣٨٣              | النَّقْلُ                 | • |
| ٣٨٣              | النَّقِيضُ                |   |
| ٣٨٣              | النَّوْعُ (عند المناطقة)  | • |
| ٣٨٣              | النَّوْعُ (عند الأصوليين) | • |
| ٣٨٣              | النِّيَّةُ                | • |
| ٣٨٥              | النَّيْفُ                 | • |
| <b>باب الواو</b> |                           |   |
| ٣٨٦              | الواجِبُ (عند الفقهاء)    | • |
| ٣٨٦              | الواجِبُ (عند المتكلمين)  | • |
| ٣٨٦              | الواجِباتُ                | • |
| ٣٨٦              | الوَتْدُ                  | • |

| صفحة | عناوين                      |   |
|------|-----------------------------|---|
| ٣٧٥  | التَّبَاعِينُ               |   |
| ٣٧٥  | عُمُومٌ مُطلَقٌ             |   |
| ٣٧٦  | عُمُومٌ مِنْ وَجْهٍ         |   |
| ٣٧٦  | النِّسْبَةُ الْكَلَامِيَّةُ | • |
| ٣٧٦  | النِّسْبَةُ الْذَّهْنِيَّةُ | • |
| ٣٧٦  | النِّسْبَةُ الْخَارَجِيَّةُ | • |
| ٣٧٦  | النُّسِيَانُ                | • |
| ٣٧٦  | النَّصِيْحَةُ               | • |
| ٣٧٦  | النَّظَرُ وَالْفِكْرُ       | • |
| ٣٧٧  | النَّظَرِيُّ                | • |
| ٣٧٧  | البَدِيْهِيُّ               |   |
| ٣٧٨  | النَّظَرِيَّةُ (ح)          | • |
| ٣٧٨  | الضَّرُورِيُّ (م: اكتسابي)  |   |
| ٣٧٨  | الضَّرُورِيُّ (م: استدلالي) |   |
| ٣٧٩  | الاِكتِسَابِيُّ             |   |
| ٣٧٩  | الاستدلاليُّ                |   |
| ٣٨٠  | بِالضَّرُورَةِ              |   |
| ٣٨٠  | بِالبَدَاهَةِ               |   |
| ٣٨٢  | النَّظَمُ                   | • |
| ٣٨٢  | النَّظِيرُ                  | • |

| صفحہ | عناوین                       |   |
|------|------------------------------|---|
| ٣٩٣  | الهَدَايَةُ الْمُوْصَلَةُ    | • |
| ٣٩٣  | هَلْمَ جَرَأً                | • |
| ٣٩٣  | هُوَهُوَ                     | • |
| ٣٩٣  | الْهَوَى                     | • |
| ٣٩٥  | الْهُوَيَّةُ                 | • |
| ٣٩٥  | الْيَقِينُ                   | • |
| ٣٩٥  | الظَّنُون                    |   |
| ٣٩٥  | الوَهْمُ                     |   |
| ٣٩٥  | الشَّكُوكُ                   |   |
| ٣٩٦  | الجَهْلُ الْمُرَكَّبُ        |   |
| ٣٩٦  | التَّقْلِيدُ                 |   |
| ٣٩٨  | عِزَامٌ بِرَاءَ طَلَبَهُ     |   |
| ٢٠٢  | كتاب کی فریاد اپنے حاملین سے |   |
| ٢٠٨  | اہم مراجع و مصادر            |   |

| صفحہ | عناوین                            |   |
|------|-----------------------------------|---|
| ٣٨٦  | الوِجْدَانُ وَالْمُشَاهَدَةُ      | • |
| ٣٨٧  | الوُجُودُ الْحَقِيقِيُّ           | • |
| ٣٨٧  | الوُجُودُ الْدُّهْنِيُّ           | • |
| ٣٨٧  | الوُجُودُ الْلَّفْظِيُّ           | • |
| ٣٨٧  | الوُجُودُ الْكِتَابِيُّ           | • |
| ٣٨٩  | الورْنُ الشِّعْرِيُّ              | • |
| ٣٨٩  | الأُوْزَانُ الْمُسْتَعْمَلَةُ (ح) | • |
| ٣٩٠  | السَّبَبُ                         |   |
| ٣٩٠  | الوَرَدُ                          |   |
| ٣٩٠  | الْفَاصِلَةُ                      |   |
| ٣٩١  | الْتَّفَاعِيلُ                    |   |
| ٣٩١  | الوَسْطُ                          | • |
| ٣٩١  | الوَسْطُ                          | • |
| ٣٩٢  | الوَسِيلَةُ                       | • |
| ٣٩٢  | الوَضْعُ                          | • |
| ٣٩٣  | الوَعْظُ                          | • |
| ٣٩٣  | الوَقَارُ                         | • |
|      | بَابُ الْهَاءِ، الْبَاءِ          |   |
| ٣٩٣  | الهَجْوُ                          | • |

## تقریظ

حضرت مفتی سعید احمد صاحب پالن پوری (دامت بر کا تم العالیہ)

شیخ الحدیث و صدر المدرسین دارالعلوم دیوبند

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم، اما بعد:

جناب مولانا الیاس صاحب (استاذِ حدیث مدرسہ دعوۃ الایمان مانک پور، ٹکلوی، گجرات) کی مفید کتاب ”دستور الطالباء“ ملاحظہ سے گذری، اس کتاب میں سات سو سے زائد اصطلاحات کا احاطہ کیا گیا ہے، مولانا عبدالنبی کی ”دستور العلماء“ کے انداز سے ملتا جلتا انداز اختیار کیا گیا ہے۔

متون، شروح، حواشی اور تعلیقات میں جوفی اصطلاحات آتی ہیں اور جن کی حقیقت سے عزیز طلبہ ناواقف ہوتے ہیں، جس کی وجہ سے ان کو مضمون فہمی میں دشواری پیش آتی ہے، ان کی تفصیل اس کتاب میں ہے، سب سے پہلے عربی میں ان اصطلاحات کو سمجھایا ہے، پھر اردو میں ان کی ترجمانی کی ہے، اور جہاں ضرورت پیش آتی ہے مثالیں دی ہیں۔ اس طرح کتاب علماء اور طلباء دونوں کے لیے بہت مفید ہو گئی ہے، میں نے مختلف جگہ نظر ڈالی ہے، ماشاء اللہ خوب مواد اکٹھا کیا ہے۔  
اللہ تعالیٰ اس محنت شاقد کو قبول فرمائیں، اور اس کے فیض کو عام و تام فرمائیں۔ (آمین)

کتبہ: سعید احمد پالن پوری عفی اللہ عنہ

خادم دارالعلوم دیوبند

## تقریظ

حضرت اقدس مولانا محمد یوس صاحب تاجپوری دامت برکاتہم

(شیخ الحدیث مدرسہ امداد العلوم وڈالی، گجرات)

با سمہ تعالیٰ

عزیزم مولوی محمد الیاس سلمہ نے ”دستور الطباء“ کتاب میں مجھوں  
الحقیقت الفاظ کی ایک طویل فہرست سے اختیاب کرتے ہوئے محض ان اصطلاحات  
کو جمع کیا ہے جو ایک طالب علم اور فنون میں مہارت حاصل کرنے والے کے لیے  
”دستور“ کی حیثیت رکھتی ہیں، اس طرح انہوں نے طباء و اساتذہ کے لیے بڑا  
اچھا مواد فراہم کر دیا ہے، جو ایک علمی مسافر کے لیے دورانِ تعلیم و تدریس بہت  
ضروری ہے۔

موصوف نے بڑی محنت سے تحقیقی کام کیا ہے، میں نے اول سے اخیر تک  
اس کا مطالعہ کیا، اس کو بے حد مفید پایا۔ کتب درسِ نظامی میں استعمال کی جانے  
والی اصطلاحات اس کتاب میں مرتب اور سہل انداز میں پیش کی گئی ہیں؛ اس لیے  
اس سے استفادہ بڑا آسان ہے۔

اللہ پاک موصوف کو اجر جزیل عطا فرمائے، اس کتاب کو موصوف  
اور جملہ متعلقین کے لیے سعادتِ دارین کا ذریعہ بنائے، اور اسم باسمی بنائے کہ اس  
سے استفادے کو آسان تر فرمائے۔ (آمین یا رب العالمین)

یوس تاجپوری

## پیش لفظ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ. أَمَا بَعْدُ!

علم کی اہمیت فرمانِ الٰہی: ﴿هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ کیا علم والے اور جہل والے دونوں برابر ہو سکتے ہیں؟ سے، نیز مدینی کریم ﷺ کے فرمان: ”طلب العلم فریضۃ علی کل مسلم“: علم کو طلب کرنا ہر مسلمان پر ضروری ہے، وغیرہ احادیث سے بہ خوبی واضح ہے: کیوں کہ تمام لوگوں پر دین کا سمجھنا اور دینیات پر عمل کرنا نہایت ضروری ہے۔

دنیٰ علم کا منبع و سرچشمہ قرآن کریم اور احادیث مبارکہ ہیں، علماء و صلحاء کے امت نے اپنے فیضی اوقات قرآن و حدیث کی حفاظت اور ان کی ترویج و شاعت کے لیے صرف فرمائے ہیں؛ چنانچہ جمیع قرآن کی سعادت صحابہ رضی اللہ عنہم کے حصے میں آئی، تدوین حدیث کا سہرا تابعین و تبع تابعین اور محدثین کے سر بندھا، احکام شرعیہ کا استنباط اور اجتہاد کا مشکل ترین اور اہم کام و کلائے اسلام مجتہدین کرام اور فقہاء کے حوالے ہوا، عقائد اسلام کے تعلق سے شکوک و شبہات پیدا کیے گئے تو متكلمین کا گروہ میدان میں آکھڑا ہوا۔ حفاظت اداء و لمحے کے لیے مجوہ دین و قرآن، اور قواعد عربیت کے لیے ثحات و ضر فیضیں، اور لغت کے حوالے سے لغو پیش کی جماعتیں وجود میں آئیں۔

الغرض! قرآن و حدیث کے سینے سے کئی علوم نکلے، اور انہوں نے مستقل فنون کی شکل اختیار کر لی۔ اور یہی وجہ ہوئی کہ علماء نے قرآن و حدیث کے الفاظ کو کماقہ سمجھنے کے لیے الفاظ مفردہ و مرکبہ کے آٹھ اصولی علوم کا جاننا ضروری قرار دیا، جنھیں ”علوم عربیت“ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ صاحب کشاف: علامہ محمد بن علی تھانوی تحریر

فرماتے ہیں: اعلمُ أَنْ عِلْمَ الْعَرَبِيَّةِ الْمُسَمَّى بِعِلْمِ الْأَدْبِ: عِلْمٌ يَحْتَرُزُ عَنِ الْخَلْلِ فِي كَلَامِ الْعَرَبِ، لِفَظًا أَوْ كَتَابَةً؛ وَيَنْقَسِمُ عَلَى مَا صَرَّحُوا بِهِ إِلَى اثْنَيْ عَشَرَ قَسْمًا: مِنْهَا: أَصْوَلٌ، وَهِيَ الْعُمَدةُ فِي ذَلِكَ الْاحْتِرَازِ، وَمِنْهَا: فَرْوُعٌ: إِلَخ.. عِلْمُ عَرَبِيَّةِ وَهُوَ عِلْمٌ ہے جس سے كلامِ عرب میں لفظی یا تحریری غلطی سے محفوظ رہا جائے، اور عِلْمُ عَرَبِيَّةِ میں خطاۓ لفظی و ترکیبی سے حفاظت کے لیے بارہ علوم ہیں، جن میں سے بعض اصولی ہیں اور بعض فروعی: عِلْمُ اَصْوَلٍ: عِلْمُ لُغَةٍ، عِلْمُ صَرْفٍ، عِلْمُ اِشْتِقَاقٍ، عِلْمٌ نَحْوٌ، عِلْمٌ مَعْانِيٌّ، عِلْمٌ بِيَانٍ، عِلْمٌ عَرْوَضٌ اور عِلْمٌ قَافِيَّہٗ ہیں۔

مزید برآں علامہ موصوف علومِ مدوّنة (نحو، صرف، منطق اور فلسفہ وغیرہ) پر تفصیلی کلام کرتے ہوئے فرماتے ہیں: اعلمُ أَنَّ الْعُلَمَاءَ اخْتَلَفُوا، فَقِيلَ: لَا يُشْتَرِطُ فِي كَوْنِ الشَّخْصِ عَالَمًا بِعِلْمٍ أَنْ يَعْلَمَهُ بِالدَّلِيلِ، وَقِيلَ: يُشْتَرِطُ ذَلِكَ، حَتَّى لَوْ عَلِمَهُ بِلَا أَخْذِ دَلِيلٍ يُسَمَّى حَاكِيًّا لَا عَالَمًا۔ بِقَوْلِ بَعْضِ عَالَمِ فَنِ اَكْرَمِي مَسَائلَ كَوْبَغِيرِ دَلَائِلَ كَهْ حَاصِلَ كَرَے تو وہ فَنِ کَانَاقِلَ ہے عَالَمَنْهِیں ہے۔

ای باتِ کوْمَقْتَ عَبدُ الْحَكَمِ نے حاشیہِ فوائدِ ضیائیہ میں اس طرح تحریر فرمایا ہے: العِلْمُ عِبَارَةٌ عَنِ الْعِلْمِ بِالْمَسَائِلِ الْمَدْلُلَةِ: كَهْ عِلْمٌ تو در حقیقت مسائلِ مدله کے جانے کا نام ہے؛ ورنہ نرے مسائل کو حاصل کرنے والا ناقلِ محض ہے، عَالَمَنْهِیں۔ (انہی کلامہ)

حضرت تھانویؒ سے ایک صاحب نے عرض کیا: کیا فلسفہ کا رآمد چیز ہے؟ فرمایا: ”ہاں عمقِ نظر اور دِقَّتِ فکر اس سے پیدا ہوتی ہے۔ معقول و فلسفہ جس پر اعتقاد نہ ہو اور محض استعداد کے لیے پڑھایا جائے تو خدا کی نعمت ہے، اُن سے دینیات میں بہت مدد ملتی ہے، لطیف فرق ان ہی سے سمجھ میں آتے ہیں“۔

معلوم ہوا کہ علومِ عربیت اور علومِ مدوّنة کی اہمیت و افضلیت مسلمات کے قبیل

انھیں فنون کی اہمیت بے قول علامہ کاتب چلپی ملاحظہ فرمائیں:

ومن شروط العلم أن لا يدع فنًا من فنون العلم إلا وينظر فيه نظراً يطلع به على غایته ومقصده وطريقته. کہ فنون میں سے ہر فن کا بے نظر غائر مطالعہ کرنا ضروری ہے، جس سے ہر فن کی غرض و غایت، مقصد اور طریقہ معلوم ہو جائے۔

دوسری جگہ تحریر فرماتے ہیں: اعلم! أنَّ الْعِلْمَ وَإِنْ كَانَ وَاحِدًا، وَحَقِيقَتُهُ

واحدة؛ إلا أنه ينقسم إلى أقسامٍ كثيرة من جهاتٍ مختلفةٍ. (کشف الظنون: ۱۱، ۱) علم اور اس کی حقیقت تو ایک ہی ہے، لیکن مختلف حیثیتوں سے کئی قسمیں بن جاتی ہیں۔ لہذا ایک علم و کتاب کے بعد دوسرے علم و کتاب کی طرف متوجہ ہونا چاہیے، اگرچہ یہ عمل باعث مشقت ہے، لیکن بے قول علامہ چلپی: اعلم! أنَّهُ عَلَى كُلِّ خَيْرٍ مَانِعٌ، وعلىِ الْعِلْمِ مَوَانِعٌ، هُرَّ خَيْرٌ كَوَافِيْ أَيْكَ مَانِعٌ ہوتا ہے، اور علم بھی ایک بڑی خیر ہے؛ لہذا اس کے بھی کئی موانع ہیں۔

حصول میں جس طرح مشقتیں زیادہ ہیں، اس کے فضائل بھی بے شمار ہیں:

حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ سے مروی ہے: قال رسول الله ﷺ: تعلّموا العلم، فإن تعلّمَه لله تعالى خشية، وطلبه عبادة، ومُذَاكَرَتُه تسبيح، والبحث عنه جهاد، وتعليمُه لمن لا يعلمه صدقة، وبذله لأهله قربة؛ لأنَّه معالم الحلال والحرام، ومنار سبلِ أهلِ الجنة. (کشف الظنون ۱/۱۸)

ہاں! کسی علم کے جمیع مسائل کا عالم فن کے ذہن میں مستحضر رہنا ضروری نہیں ہے؛ بلکہ فنی کتابوں اور اس کے مسائل کے بہ کثرت مطالعے سے ذہن میں فن کا اجمالی نقشہ حاصل ہو۔ جس کو ملکہ بھی کہا جاتا ہے۔ یہ کافی ہے، کہ وہ عالم اس ملکے کی معاونت سے تفصیلی مسائل کو مستحضر کر سکے یا حاصل کر سکے؛ اگرچہ بالفعل وہ مسائل مستحضر نہ ہوں۔

جب ایک طالب علم اور عالمِ دین کے لیے علومِ عربیت اور علومِ مددوّنہ کا جانا ضروری ٹھہرا تو اُس کے لیے ہر علم و فن کی اصطلاحات کو جاننا بھی بے حد ضروری ہے؛ تاکہ اُس فن کی تقریر کماھہ سمجھ سکے؛ بہ ایں وجہ تمام علوم و فنون میں اہل فن کی مخصوص اصطلاحات ذکر کی گئی ہیں، جن کو جاننے سے معمولی سمجھ بو جھر کھنے والا بھی فن سے اچھی طرح مناسبت پیدا کر لیتا ہے، اور ان اصطلاحات سے بے خبر وادیٰ تیہ میں بھکلتا رہتا ہے۔ خود معلمِ انسانیت ﷺ کا فرمان ہے: نَحْنُ مَعَاشِرُ الْأَنْبِيَاءِ، أُمْرُنَا أَنْ نَكَلِّمَ النَّاسَ عَلَى قَدْرِ عَقُولِهِمْ۔ (احیاء العلوم، کتاب العلم) کہ ہم جماعتِ انبیاء کو لوگوں کی عقولوں کے مطابق بات کرنے کا حکم ہے، بہ ایں وجہ تمام علوم میں اہل فن کی مخصوص اصطلاحات ذکر کی جاتی ہیں؛ تاکہ ان کی باتیں سمجھی جاسکیں۔ اہنذا علوم و فنون کو حاصل کرنے کے لیے ایسے مقدّمات کا جانا ضروری ہے جو حصول مقاصد میں مُعین ہوں۔

حضرت تھانویؒ ان مقدّمات کی اہمیّت کو یوں تحریر فرماتے ہیں:

”قاعدہ یہی ہے کہ مقاصد سے زیادہ مقدّمات کا اہتمام کیا جاتا ہے تب مقاصد حاصل ہوتے ہیں، چنانچہ نحو، صرف میں اس قدر محنت کی جاتی ہے کہ علومِ مقصودہ میں اُس کی آدمی محنت بھی نہیں کی جاتی۔“

اسی ضرورت کو مدّ نظر رکھتے ہوئے متقدّمین نے ہر فن پر تصنیف کا ایسا ذخیرہ تیار فرمایا ہے کہ صدیاں بت گئیں، ابھی تک متقدّمین کی آواز ہمارے کانوں تک پہنچ رہی ہے، اور ہم اُن سے برابر مستفید ہو رہے ہیں۔

الغرض! قرآن و حدیث کو سمجھنے کے لیے علومِ عربیت، علومِ مددوّنہ اور ان کے مقدّمات کو جانا نہایت ضروری ہے، جن کے بغیر ہمارا علمی سفر بے زادراہ کے مترا داف

ہوگا؛ بلکہ بقول شیخ محمود حسن اجمیری:

”ہر مجھ کے شروع میں مبتدیوں کے سامنے جب غیر مانوس الفاظ و مضامین اور اجنبی محاورات و اصطلاحات آتے ہیں، تو اُس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ابتداء ہی سے طلبہ اُس (حکمت) فن سے ما یوس ہو کر یا تو بالکل پڑھنا، ہی چھوڑ دیتے ہیں، یا پھر برائے نام جماعت میں محض حاضری کے لیے بیٹھ جاتے ہیں۔“ (انتہی کلامہ) زیرِ نظر کتاب ”دَسْتُورُ الطُّلَبَاء“ (۱) اسی ضرورت کی ایک کڑی ہے، اس کاوش کی ابتداء ایک طویل فہرست سے ہوئی تھی، جس میں اُن الفاظ کو یکجا کرنے کی کوشش کی گئی جو مختلف وجوہات سے مجھوں الحقيقةت ہو چکے ہیں۔ مذکورہ فہرست دو ہزار سے زائد الفاظ پر مشتمل تھی، پھر مشیرِ محترم حضرت مفتی ابو بکر صاحب زید مجدد سے مشورہ کے بعد ایک میزان طے کیا کہ: ”اس کتاب میں صرف اُنھیں الفاظ کو لیا جائے جو تعریفات، دلائل، امثلہ اور اعتراضات وجوہات کے موقع میں مستعمل ہیں۔“

چنانچہ اب اس کتاب میں بہ کثرت استعمال ہونے والی ضروری اصطلاحات جمع ہیں، جوان شاء اللہ طالبین علوم دینیہ کے علمی سفر میں مُعین ہوں گی۔

اس میں ایسے مقدمات ہیں جن کو محفوظ کرنے سے مطالعے میں جان اور پختگی پیدا ہوتی ہے، یہی وہ اصطلاحات ہیں جن کو ہم اسلاف کے ذخیرہ علم میں، کتب درسیہ کے متون، شروح اور تعلیقات و حواشی میں، نیز حضرات اساتذہ کرام کے حلقات میں بارہا پڑھتے اور سنتے رہتے ہیں۔

ہائے افسوس! ہماری اُن سے ناواقفیت کتب درس نظامی سے فائدہ اٹھانے

(۱) طُلَبَاء: طَلِيْب کی جمع ہے، جس کے معنی ہے: زیادہ مانگنے والا، طلب کرنے والا۔

میں سدّ راہ بنی ہوئی ہے، اور کتب درسِ نظامی کے مضماین ہمارے لیے دشوار سے دشوار تر ہوتے جا رہے ہیں، جس ایک وجہ یہ بھی ہوئی ہے کہ، جس ترتیب سے علوم و فنون کو اہمیت کے ساتھ مکمل حاصل کرنا چاہیے تھا، ہم نے حاصل نہ کیا، حالاں کہ کوئی بھی فن مشکل نہیں ہے۔ بقول حضرت تھانویؒ:

”کوئی درسی فن مشکل نہیں اگر ترتیب سے ہو، اور کوئی فن آسان نہیں اگر بلا ترتیب ہو، لس یہ چیز مفقود ہے مدِ رسین اور متعلّمین دونوں میں۔“ (استاذ شاگرد کے حقوق: ۱۰۲)

دوسری وجہ یہ ہوئی ہے کہ، فنی کتابوں میں استعمال ہونے والی اصطلاحات مختلف علوم و فنون سے متعلق ہیں، اور علوم و فنون آپس میں بے انتہا مربوط ہیں؛ کیوں کہ العِلمُ واحدُ ایک مسلمَہ حقیقت ہے۔ دوسری طرف ہمارا حال یہ ہے کہ کوئی طالب علم کسی فن کا رسیا ہے تو دوسرے فن سے بقدر ضرورت بھی رشتہ نہیں ہے؛ حالاں کہ ہر فن کی وہ اصطلاحات جو دیگر کتب و فنون میں مستعمل ہیں ان کو ہر وقت مستحضر رکھنا ضروری ہے۔

چنان چہ مخلصین کے خلوص، مفکرین کی فکریں اور بڑوں کی آہ سحر گاہی کے نتیجے میں بفضلہ تعالیٰ مختلف باغچوں کے رنگ بہ رنگ خوش بو دار پھولوں کا فنون مختلفہ متداولہ کی ضروری اصطلاحات پر مشتمل حسین گلدستہ تیار ہوا۔

دostو! جوانی ڈھلتی چھاؤں ہے اور زندگی مثلِ برف ہے۔ کل نہیں، شام کس نے دیکھی ہے!! کیا ہم چھوٹی کمزور چیزوں سے نصیحت حاصل نہیں کر سکتے؟ کہ وہ بھی اپنی بھلائی بُرائی کو سمجھتی ہے، اور موسمِ سرما کے لیے موسمِ گرم ماہی میں ذخیرہ اندوڑی کر لیتی ہے، شاعر کہتا ہے:

یہی ہے وقت مستقبل کے بنے اور سنورنے کا نہیں آئیں گے پھر یہ لوٹ کر اوقات اے ساتھی!

اہذا عزم کرو کہ ان شاء اللہ وقت کی قدر کرتے ہوئے صحیح معنی میں عالم دین بنیں گے، اور لوگوں کی نفع رسانی کے لیے درخت خرما ثابت ہوں گے۔ بیدار مغز طالب علم وہ ہے جو حیاتِ مستعار کو کام میں لا کر ذخیرہ آخرت بنانے کی فکر میں لگا رہے۔

باری تعالیٰ سے اُمید و دعا ہے کہ: وَهُدَىٰ ذَٰلِكَ عَالِيٰ إِسْكَانٍ كَوْمِيرے طالب علم بھائیوں کے لیے بالخصوص اصطلاحات کے تعلق سے کسی کتاب کے جو یاؤں کے لیے زیادہ سے زیادہ مفید بنائیں۔ (آمین یا رب العالمین)، اور طالبین و مستفیدین کی برکات سے احرقر، والدین، اساتذہ اور جملہ متعلّقین و معاونین کے لیے دارین کی سعادت کا ذریعہ بنائیں۔ ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ﴾

### کتاب میں رعایت کردہ امور

(۱) کتاب اہذا میں صرف وہ اصطلاحات جمع کی گئی ہیں جو بہ وقیت افہام و تفہیم استعمال ہوتی ہیں اور ان سے ناواقفیت کتب درسیہ کے مضامین کو حل کرنے میں مخلِ ثابت ہوتی ہے؛ یا پھر وہ اصطلاحات ہیں جو تعریفات، دلائل، امثلہ اور اعتراضات و جوابات وغیرہ اہم مقامات میں مستعمل ہوتی ہیں۔ تمام اصطلاحات کو یکجا کرنا بہ ظاہر نہ ممکن ہے نہ مقصود۔

(۲) ذکر کردہ تمام اصطلاحات کو بہ زبانِ عربی نقل کرنے کا اہتمام کیا گیا ہے؛ تاکہ حصول شیء بِأصلِهِ کے قبیل سے ہو جائے، اور ساتھ ہی تکملہ لفائدہ اردو ترجمہ بھی ذکر کر لیا گیا ہے۔

(۳) مستفیدین کی تشهیل کو مدد نظر رکھتے ہوئے اصطلاحات ذکر کرنے کے لیے اصل ترتیب کی پہاڑ حروفِ تہجی پر رکھی گئی ہے؛ لیکن بعض اوقات طالب

و مستفید کی سہولت کے لیے کسی مَقْسُم کو حروفِ تہجی کی ترتیب پر لا کر اُس کے اقسام کو یکجا ذکر کرنے کے لیے اقسام میں ترتیبِ حروفِ ہجاتی کی رعایت نہیں رکھی گئی۔

نیز جن اصطلاحات کے درمیان واقعی فرق ہے یا ایک کاملاً سمجھنا دوسرے کے سمجھنے پر موقوف ہے، تو ایسے مقامات میں بھی ترتیبِ ہجاتی کو ترک کیا گیا ہے۔ اسی طرح دو مقابل چیزوں کی تعریفات بھی ایک ہی جگہ مسطور ہیں، جن میں سے ایک کا سمجھنا دوسرے پر موقوف ہے؛ البتہ ترتیبِ ہجاتی کے علاوہ (طردًا وتبعًا) آنے والی اصطلاحات کو زیریں سطر سے ممتاز کیا گیا ہے، جب کہ اصل ترتیب کے مطابق آنے والی اصطلاحات کو زیریں سطر سے خالی رکھا گیا ہے۔ نیز فہرست میں بھی امتیاز باقی رکھنے کے لیے ضمنی عناوین کی ابتداء میں (﴿﴾) کا نشان لگادیا گیا ہے۔

(۴) جدید طرز تحریر کے مطابق علاماتِ ترقیم کا خصوصی اہتمام کیا گیا ہے۔

(۵) حتی الامکان عربی عبارات پر اعراب اور اردو کے مشکل الفاظ پر حرکات لگانے کا اہتمام کیا گیا ہے۔

### ایک اہم فریضے کی ادائیگی

میں اولاً اللہ رب العزت کا اور ثانیاً اپنے مشق والدین، مخلص اساتذہ کا شکر گزار ہوں، بالخصوص حضرت مفتی سعید احمد صاحب پانپوری دامت برکاتہم اور استاذ محترم حضرت مولانا یوس صاحب تاچپوری دامت برکاتہم کا، جنہوں نے اپنی گوناگوں مصروفیات کے باوجود گراں قدر مشورے دے کر اور وقیع کلمات تحریر فرمائیں کتاب کی افادیت میں چار چاند لگادیے۔ فجز اہم اہم اللہ احسن الجزاء۔

نیز میں کیسے بھول سکتا ہوں مشیر محترم حضرت مفتی ابو بکر صاحب (استاذ جامعہ

اسلامیہ ڈا بھیل)، مولانا احمد ایلوی صاحب (استاذ مدرسہ دعوۃ الایمان ٹکلوی)، مولانا ابراہیم بھیکھا (استاذ جامعۃ الصالحات برمنگھم، برطانیہ)، اور جامعہ کے درجہ مشکوہ و دورہ حدیث کے طلبائے عزیز اور ان جملہ معاونین کو، جن کی مشورت، معاونت اور آہ سحرخیزی سے یہ کاوش منصہ شہود پر آئی۔ فجز اهم اللہ خیر الجزاء میں آخر میں استاذ البلغا قاضی و فاضل شیخ عبدالرحیم الپیسانی کی وہ تحریر جو امام اصفہانی کو کسی غلطی کی اصلاح کرتے ہوئے قلم بند فرمائی تھی، اور درحقیقت ہر مؤلف کا تاثر ہوتا ہے، پیش کرتا ہوں:

إِنِي رأَيْتُ أَنَّهُ لَا يَكْتُبُ إِنْسَانٌ كِتَابًا فِي يَوْمِهِ إِلَّا قَالَ فِي غَدِهِ: لَوْ عُغِّيرَ هذَا الْكَانَ أَحْسَنَ، وَلَوْ قُدِّمَ هذَا الْكَانَ أَفْضَلَ، وَلَوْ تُرُكَ هذَا الْكَانَ أَجْمَلَ؛ وَهَذَا مِنْ أَعْظَمِ الْعِبَرِ، وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى اسْتِيُّلَاءِ النَّقْصِ عَلَى جُمْلَةِ الْبَشَرِ۔  
اس مسلمہ حقیقت کو مد نظر رکھتے ہوئے قارئین سے یہ عرض کروں گا کہ کتاب ہذا میں سہو و غلطی کا امکان ضرور ہے؛ نیز کام کی وسعت اور میری نااہلیت کو دیکھتے ہوئے بہت ممکن ہے کہ کہیں سہو ہو گیا ہو؛ لہذا قارئین با تملکین سے امید ہے کہ غلطی پر متنبہ فرمائرا حسن غلطیم فرمائیں گے۔

اللہ پاک اس حقیر کو شش کو قبول فرمائے میرے لیے، میرے والدین کے لیے اور جملہ معاونین و محسینین کے لیے ذریعہ نجات بنائے۔

اللَّهُمَّ تَقْبَلْهَا بِقَبْوِلِ حَسَنٍ وَأَنْبِتْهَا بَنَاتًا حَسَنًاً

فقط والسلام

محمد الیاس عبد اللہ گڈھوی

# خطبة الكتاب

بِسْمِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلَّامِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَزِلْ وَلَا يَزَالْ مُحَسِّنًا عَلَى  
الْأَمْمَيْنَ، سُبْحَانَهُمَا أَعْظَمُ شَانَهُمَا، وَمَا أَجْلَى بُرْهَانَهُمَا،  
وَمَا أَحْلَى بَيَانَهُمَا.

وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ بُعِثَ هادِيًّا لِلنَّاسِ  
مَعْلِمًا، كَنْزُ شَرِيعَتِهِ أَغْنَى عَنْ حِكْمَةِ الْحُكَمَاءِ؛ وَعَلَى  
آلِهِ وَصَاحِبِيهِ الَّذِينَ شُمُوسُ حَقَائِقِ عُلُومِهِمْ طَالِعَةٌ مِنْ  
أَفْقِ التَّحْقِيقِ، وَعَلَى مَنْ تَبِعُهُمُ الْيَوْمُ الدِّينِ.

# بَابُ الْأَلْفِ

**الابتداءُ الحقيقی:** هوَ الذِّي لَمْ يَتَقدَّمْهُ شَيْءٌ. (التعرفات

(الفقهیہ: ۱۴)

ابتدائے حقيقی: وہ ابتداء ہے جس سے پہلے کوئی چیز نہ ہو۔ یعنی چیز کی ابتداء حقيقة اُسی سے ہوتی ہو، (جیسے عامۃ دینی کتابوں کی ابتدائے حقيقی حمد و صلاۃ سے ہوتی ہے)۔

**الابتداءُ الإضافی:** هوَ الابتداءُ بِشَيْءٍ مُقْدَمٍ بِالْقِيَاسِ إِلَى أَمْرٍ

آخر، سواءً كان مؤخراً بالنسبة إلى شيء آخر أو لا. (التعريفات الفقهیہ: ۱۴)  
ابتدائے اضافی: ایک چیز کا دوسرا (مخصوص) چیز سے پہلے ہونا، خواہ وہ مقدم چیز دوسرا چیز کو دیکھتے ہوئے مؤخر ہو یانہ ہو۔ (جیسے عامۃ کتب نحو میں مرفوعات کی بحث پر مقدم کیا جاتا ہے یہ ابتدائے اضافی ہے)۔

**الابتداءُ العرفيُّ:** الابتداءُ الْعُرْفِيُّ هوَ الذِّي لَمْ يَتَقدَّمْهُ

شيءٌ من المقصود بالذات. (التعريفات الفقهیہ: ۱۴)

ابتدائے عرفي: وہ ابتداء ہے جس کے پہلے مقصود بالذات چیزوں میں سے کوئی چیز نہ ہو۔

**الاتحاد:** هوَ تَصِيرُ الدَّاتَّيْنِ وَاحِدَةً، وَلَا يَكُونُ إِلَّا فِي الْعِدْدِ

مِن الإِثْنَيْنِ فَصَاعِدًا،

**المجازة:** [إذا كان الاتحاد] في الجنس: يُسمى مُجازةً،

**المماثلة:** و[إذا كان الاتحاد] في النوع: مُماثلةً،

**المشاكلة:** و[إذا كان الاتحاد] في الخاصّة: مُشاكلةً،

**المشابهة:** و[إذا كان الاتحاد] في الكيف: مُشابهةً،

**المساوات:** و[إذا كان الاتحاد] في الكم: مُساواةً،

**المطابقة:** و[إذا كان الاتحاد] في الأطراف: مُطابقةً،

**ال المناسبة:** و[إذا كان الاتحاد] في الإضافة: مُناسبةً،

**الموازنة:** و[إذا كان الاتحاد] في وضع الأجزاء: مُوازنةً.

(كتاب التعريفات: ١٢)

اتحاد: دو ماڈوں کو ایک بنادینا ہے، اتحاد کی مختلف نوعیتیں ہیں: مجازت، مماثلت، مشاكلت، مشابہت، مساوات، مطابقت، مناسبت اور موازنۃ۔

مجائزت: دو چیزوں کا جنس میں متعدد ہونا، (جیسے: انسان اور فرس دونوں حیوان ہونے میں متعدد ہیں، اس اتحاد کو ”مجائزت“ سے تعبیر کرتے ہیں)۔

مماثلت: دو چیزوں کا نوع میں متعدد ہونا، (جیسے: یوں کہا جائے کہ: زید اور عمر انسان ہونے میں باہم مماثل ہیں)۔

مشاكلت: دو چیزوں کا خاصّہ میں متعدد ہونا، (جیسے: زید اور عمر کا ہم شکل ہونا، اور جیسے: حضرت جبریل ﷺ جب حضرت دحیہ کلبیؓ کی صورت میں آتے تھے، اُس وقت دحیہ کے ہم شکل تو ہوتے تھے، کہ دونوں مستقیم القامة، عریض

الاظفار وغيره خاصوں میں ایک دوسرے کے مانند ضرور ہوتے تھے؛ لیکن ہم جس وہم نوع نہیں ہوتے تھے)۔

**مشابہت:** دو چیزوں کا کیفیت میں متحد ہونا، (جیسے: زید اور شیر بہادری میں باہم متحد (مشابہ) ہیں)۔

**مساوات:** دو چیزوں کا گم یعنی مقدار میں متحد ہونا، (جیسے: ہم مقدار قلم اور پنسل باہم مساوی المقدار ہیں)۔

**مطابقت:** دو چیزوں کا طرف (کنارے) میں متحد ہونا، (جیسے: دو ہم شکل مساوی پیالوں کو ایک دوسرے کی مواجهت میں رکھنے کی صورت میں دونوں پیالے باہم کناروں میں متحد ہوں گے)۔

**مناسبت:** دو چیزوں کا نسبت میں متحد ہونا، (جیسے: صدیق اکبر رضی اللہ عنہ اور فاروق عظیم رضی اللہ عنہ دونوں حضرات خلیفۃ المسالمین ہونے، اسی طرح شرف صحابیت میں متحد ہیں)۔

**موازنہ:** دو چیزوں کا وضع (اجزاء کو رکھنے) میں متحد ہونا، (جیسے: ایک کیلو چاول اور ایک کیلو گیوہوں باہم وزن میں متحد ہیں)۔

**ملاحظہ:** اتحاد دو یا چند عدد ہی میں ہو سکتا ہے، (تنہا اکیلی چیز میں اتحاد متصور نہ ہوگا)۔

**الاجتہاد:** فی اللُّغَةِ: بَذْلُ الْوُسْعِ. وَ فِي الْاَصْطَلَاحِ:  
 (۱) اِسْتِفْراغُ الْفَقِيْهِ الْوُسْعَ، لِيَحْصُلَ لَهُ ظَنٌ بِحُکْمِ شَرْعِيٍّ. (۲) بَذْلُ  
 الْمَجْهُودِ فِي طَلَبِ الْمَقْصُودِ مِنْ جَهَةِ الْإِسْتِدْلَالِ. (كتاب التعريفات: ۱۲)

اجتهاد: لغوی معنی: کوشش کرنا، جد و جہد کرنا۔ فقہی اصطلاح میں: فقیہ کا کسی حکم شرعی کے معلوم کرنے میں اس قدر کوشش صرف کرنا کہ اُس کو ظن غالب حاصل ہو جائے (۱)۔

فقیہ کا استدلال کے طریقے سے مقصود (حکم شرعی) کی جستجو میں پوری کوشش صرف کرنا۔

**التَّقْلِيدُ:** عبارۃ عن اتّباعِ الْإِنْسَانِ غَيْرَهُ فِيمَا يَقُولُ وَيَفْعُلُ،

مُعْتَقِدًا لِلْحَقِيقَةِ فِيهِ، مِنْ غَيْرِ نَظَرٍ وَتَأْمُلٍ فِي الدَّلِيلِ۔ أَوْ هُوَ عبارۃ عنْ قَبُولِ قَوْلِ الغَيْرِ بِلَا حُجَّةً وَدَلِيلٍ۔ (كتاب التعريفات: ۴۷)

تقلید: انسان کا دلیل میں غور و فکر کیے بغیر دوسرے کے قول فعل کی حق مانتے ہوئے۔ پیروی کرنا۔

تقلید: معتمد فرد کی بات کو بلا دلیل و حجت مان لینا۔

**الإِجْمَاعُ:** فِي الْلُّغَةِ: الْعَزْمُ وَالْإِتْفَاقُ. وَفِي الْإِصْطَلَاحِ:

(۱) إِتْفَاقُ الْمُجتَهِدِينَ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ فِي عَصِيرٍ عَلَى أَمْرٍ دِينِيٍّ۔

(۲) الْعَزْمُ التَّامُ عَلَى أَمْرٍ مِنْ جَمَاعَةِ أَهْلِ الْحَلْ وَالْعَقْدِ۔ (كتاب التعريفات: ۱۲)

اجماع: لغوی معنی: پختہ ارادہ کرنا، اتفاق کرنا۔ اصطلاحی معنی: کسی زمانے میں اُمتِ محمدیہ کے مجتهدین کا کسی امر شرعی پر متفق ہو جانا، (جیسے: تراویح کی بیس رکعات صحابہ رضی اللہ عنہم کا اتفاق ہو گیا تھا)۔

(۱) الاجتهاد: بَذُلُ الْمَجْهُودِ فِي تَعْرِفِ حُكْمِ الْحَادِثَةِ مِنَ النَّصِّ لِبِطَاهِرِهِ وَلَفَحَوَاهِ، وَلِذَلِكَ قَالَ مُعَاذ: أَجْتَهِدُ بِرَأْيِي فِيمَا لَا أَجِدُ فِيهِ كِتَابًا وَلَا سُنْنَةً۔ [الفروق اللغویة: ۹۱]

**اجماع:** ارباب حل وعقد کا کسی امر شرعی پر پختہ فیصلہ کرنا۔

**ملحوظہ:** اجماع امت سے پیش کردہ دلیل کو ”دلیل نقلی“، کہا جاتا ہے۔

دلیل نقلی کی تعریف باب الدال کے تحت ”دلیل“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْأَجْمَالُ:** إِيرادُ الْكَلَامِ عَلَى وَجْهٍ يَحْتَمِلُ أَمْوَارًا مُتَعَدِّدَةً۔

(كتاب التعريفات: ۱۲)

**اجمال:** ایسی بات بیان کرنا جو متعدد امور کا احتمال رکھتی ہو، (یعنی واضحت سے بات نہ کہنا)۔

**التفصیل:** تعیین بعض المحتملات، او کلّها. (أيضاً)

**تفصیل:** گل یا بعض احتمالات کو متعین کرنا۔ (مزید تفصیل باب التاء کے تحت ”تفريع“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔)

**الأجناس العالية:** عشرة، وليس في العالم شيء خارج

عن هذه الأجناس، ويقال لهذه الأجناس العالية: ”المقولات العشر“

أيضاً. إحداها: الجوهر؛ والباقي: المقولات التسعة للعرض.....، وهي:

الكم، والكيف، والإضافة، والأين، والمملوك، والفعل، والانفعال،

والمتى، والوضع؛ وتجمعها هذا البيت الفارسي: (مرقات: ۱۲)

|                        |                                   |
|------------------------|-----------------------------------|
| مردے دراز نیکو دیدم    | با خواسته نشسته از کرد خویش فیروز |
| جو ہر، کم، کیف، اضافت، | اضافت، وضع، فعل، متى              |

ترجمہ: میں نے آج شہر میں ایک طویل القامت نیک آدمی کو دیکھا، جو مقصد میں کامیاب ہو کر اپنے محبوب کے ساتھ بیٹھا تھا۔

تمام مخلوقات دس آجناں کے ماتحت ہیں، اُن کو ”آجناں عالیہ“، اور ”مقولات عشرہ“ بھی کہتے ہیں: پہلا جو ہر ہے، اور باقی نواعراض ہیں: کم، کیف، اضافت، این، ملک، فعل، انفعال، متی، وضع۔

**الْعَالَمُ**: لغۃ: عبارۃ عَمَّا يُعْلَمُ بِهِ الشَّيْءُ. (كتاب التعریفات: ٤٠)

وهو ما سوى الله تعالى من المَوْجُودَاتِ، أي المَخْلوقَاتِ: جَوْهِرًا كَانَتْ أَوْ عَرْضًا؛ لِأَنَّهَا لِإِمْكَانِهَا وَافْتِقَارِهَا إِلَى مُؤْثِرٍ واجِبٍ لذاته، تدلُّ على وجودِه. (کشاف اصطلاحات الفنون: ٣٣٨، ٣). قال الشاعر:

|                               |                               |
|-------------------------------|-------------------------------|
| فَفِي كُلِّ شَيْءٍ لَهُ آيَةٌ | تَدْلُّ عَلَى أَنَّهُ وَاحِدٌ |
|-------------------------------|-------------------------------|

عامِم: لغوی معنی: پہچاننے کا ذریعہ، چوں کہ تمام مخلوقات (چاہے وہ جواہر کے قبیل سے ہوں یا اعراض کے قبیل سے ہوں) ممکن الوجود ہونے کی وجہ سے ایک ایسی واجب لذاتہ ذات کی محتاج ہیں جو انھیں عدم سے وجود بخشے، اسی وجہ تمام ممکنات واجب لذاتہ کے وجود پر دلالت کرتے ہیں، (گویا تمام مخلوقات باری تعالیٰ کی پہچان کا ذریعہ ہے) کہ مخلوقات کے علاوہ ایک ہستی ضرور ہے جو تمام ممکن چیزوں کو وجود بخشتی ہے۔

لحوظہ: باری تعالیٰ کے علاوہ تمام مخلوقات پر عامِم کا اطلاق ہوتا ہے۔

”جوہر“ اور ”عرض“ کی تعریف عن قریب آرہی ہے۔

|                               |                               |
|-------------------------------|-------------------------------|
| فَفِي كُلِّ شَيْءٍ لَهُ آيَةٌ | تَدْلُّ عَلَى أَنَّهُ وَاحِدٌ |
|-------------------------------|-------------------------------|

**الْجَوْهَرُ**: مَاهِيَّةٌ إِذَا وَجَدَتْ فِي الْأَعْيَانِ كَانَتْ لَا فِي

موضوع. (كتاب التعریفات: ٥٨ ب)

جوہر: وہ ماہیت ہے جو بلا موضوع (دوسرے کے ساتھ گھلے ملے بغیر) پائی جاسکتی ہو، (یعنی اپنے وجود میں کسی محل کی محتاج نہ ہو) جیسے: مٹی۔ باقی نو اقسام عرض کی ہیں:

**الْعَرَضُ**: المَوْجُودُ الَّذِي يَحْتَاجُ فِي وُجُودِهِ إِلَى مَوْضِعٍ، أَيْ مَحْلٍ يَقُولُ بِهِ، كَاللُّونُ الْمُحْتَاجُ فِي وُجُودِهِ إِلَى جَسْمٍ يُحِلُّهُ وَيَقُولُ بِهِ.

(كتاب التعريفات: ١٠٦ ب)

عرض: وہ ہے جو اپنے وجود میں موضوع یعنی اُس کو قائم رکھنے والے محل کا محتاج ہو، جیسے: رنگ اپنے وجود میں اُس کو گھیرنے والے اور قائم رکھنے والے جسم کا محتاج ہے۔

**الْكَمُ**: هُوَ الْعَرَضُ الَّذِي يَقْتَضِي الْانْقِسَامَ لِذَاتِهِ. (كتاب التعريفات: ١٣١ ب)

كم: بہ معنی مقدار، ایسا عرض ہے جو بہ ذاتِ خود تقسیم ہو سکے، (جیسے: اعداد، خط، سطح وغیرہ)۔

**الْكَيْفُ**: هُوَ عَرَضٌ لَا يَقْتَضِي الْقِسْمَةَ لِذَاتِهِ، وَلَا النِّسْبَةَ، كُصْفَرَةُ الْوِجْلِ، وَحُمْرَةُ الْخَجْلِ. (مبادئ الفلسفہ: ٢١)

كيف: ایسا عرض ہے جو بہ ذاتِ خود تقسیم اور نسبت کا مقتضی نہ ہو، جیسے: خوف زدہ کے چہرے کی زردی، غضبناک آدمی کے چہرے کی سُرخی۔

**الْإِضَافَةُ**: حَالَةٌ نِسْبِيَّةٌ متكرَّرَةٌ بِحِيثُ لَا تُعْقَلُ إِحْدَاهُمَا إِلَّا مَعَ الأُخْرَى، كَالْأُبُوَّةِ وَالْبُنُوَّةِ. (كتاب التعريفات: ٤٢ ب)

**إضافت:** دو جانی وہ نسبتی حالت ہے جس میں سے ایک کا سمجھنا دوسرے پر موقوف ہو، جیسے: باب پیٹی کے درمیان نسبت۔

**الأَيْن:** هو حَالَةٌ تَعْرِضُ لِلشَّيْءِ بِسَبَبِ حُصُولِهِ فِي المَكَانِ.

(كتاب التعريفات: ٣٢ ب)

**أَيْن:** وَهُوَ حَالَةٌ ہے جو كُسْيِ شَيْءٍ كَوْ (مخصوص) جَلَّهُ میں ہونے کی وجہ سے حاصل ہوتی ہے، (جیسے: كرسی پر بیٹھے آدمی کی ہیئت)۔

**الْمَتَى:** هي حَالَةٌ تَعْرِضُ لِلشَّيْءِ بِسَبَبِ الْحُصُولِ فِي

الزَّمَانِ۔ (كتاب التعريفات: ١٤٠ ب)

**متی:** وَهُوَ حَالَةٌ ہے جو كُسْيِ شَيْءٍ كَوْ زمانہ میں ہونے کے لحاظ سے حاصل ہوتی ہے، (جیسے: اب او را ایک سال پہلے کسی شخص کی ہیئت)۔

**الْمُلْكُ:** حَالَةٌ تَعْرِضُ لِلشَّيْءِ بِسَبَبِ مَا يُحِيطُ بِهِ، وَيَنْتَقِلُ

بِالنِّقَالِ، كَالْتَعْمُمِ۔ (كتاب التعريفات: ١٥٩ ب)

**ملک:** وَهُوَ ہیئت جو كُسْيِ شَيْءٍ كَوْ دوسری چیز کے احاطہ کرنے سے حاصل ہو اور چیز کے منتقل ہونے سے منتقل ہو، جیسے: عمameh بندھا ہونے کے وقت کی ہیئت۔

**الْفَعْلُ:** هو الْهِيَةُ الْعَارِضَةُ لِلْمُؤْثِرِ فِي غَيْرِهِ بِسَبَبِ التَّأْثِيرِ

أوًّلاً، كَالْهِيَةِ الْحَاصِلَةِ لِلْقَاطِعِ بِسَبَبِ كُونِهِ قَاطِعاً۔ (كتاب التعريفات: ١١٩ ب)

**فعل:** دوسرے میں اثر انداز کو اثر اندازی کے سبب پیش آنے والی ہیئت ہے، جیسے: کامنے وقت کا مٹنے والے کی ہیئت۔

**الْأَنْفَعَالُ:** هو الْهِيَةُ الْحَاصِلَةُ لِلْمُتَأْثِرِ عَنْ غَيْرِهِ بِسَبَبِ التَّأْثِيرِ

أوّلاً، كالهيئة الحاصلة للمنقطع مادام منقطعاً۔ (كتاب التعريفات: ٣٠ ب)

**الفعال:** دوسرے سے اثر پذیر ہونے والے کو اثر اندازی کے سبب سے حاصل ہونے والی ہیئت، جیسے: کامی و قوت کرنے والی چیز کی ہیئت۔

**الوضع:** هو الهيئه العارضه للشيء بسبب نسبتين: نسبة أجزاء بعضها إلى بعض، ونسبة أجزاءه إلى الأمور الخارجية عنه، كالقيام والقعود۔ (كتاب التعريفات: ١٧٦ ب)

**وضع:** چیز کو اپنے اجزاء اور دیگر امور خارجیہ کی نسبت (یعنی اس چیز کے کسی دوسری چیز سے نزدیک یا دور ہونے) سے پیش آنے والی ہیئت، جیسے: اٹھتے بیٹھتے وقت کسی شخص کی ہیئت، مثلاً: قعدہ کی حالت میں گھٹنے، ہاتھ اور زمین سے ملنے ہوئے ہوتے ہیں، اور قیام کی حالت میں گھٹنے دونوں سے دور ہوتے ہیں۔

**الاحتمال:** مَا لَا يَكُونُ تَصُورُ طَرَفَيْهِ كَافِياً؛ بَلْ يَتَرَدَّدُ الذِّهْنُ فِي النِّسْبَةِ بَيْنَهُمَا. وَيَرَادُ بِهِ الْإِمْكَانُ الْذِّهْنِيُّ۔ (كتاب التعريفات: ١٤)

**احتمال:** اُس نسبت کو کہا جاتا ہے جس میں طرفین (موضوع و محول) کا تصوّر کرنا کافی نہ ہو؛ بلکہ ذہن طرفین کے درمیان نسبت کے بارے میں متعدد ہو، اُس کو امکان ذہنی بھی کہا جاتا ہے۔ (یعنی شک، شبہ، وہم اور گمان؛ مثلاً: زید کے مدرسے میں آنے نہ آنے کے بابت شک ہوتا یہ موقع پر کہا جاتا ہے کہ: زید کے آنے کا احتمال ہے۔)

**الاحتیاط:** حفظ النفس عن الوقوع في المأثم.

**قال الراغب:** والاحتیاط: استعمال مافیه الحياة، أي:

**الحفظ**. (التعريفات الفقهية: ۱۸)

**احتیاط**: گناہ میں سچنے سے نفس کی حفاظت کرنا (دوراندیشی)۔

**احتیاط**: (بے قول امام راغب): ایسی چیز (سبب) کو کام میں لانا جس میں (نفس کی شیطان سے) حفاظت ہو۔ (۱)

**الاختصار**: تَقْلِيلُ الْلَّفْظِ مَعَ كَثْرَةِ الْمَعْنَى۔ (دستور العلماء ۱/۵۷)

**اختصار**: معانی کے زیادہ ہونے کے باوجود مختصر کلام کرنا، یعنی خلاصہ بیان کرنا۔

**الاختلاف**: لغۃ: ضدُ الْإِتْفَاقِ، قال بعضُ الْعُلَمَاءِ: إِنَّ

الاختلاف يستعمل في قولٍ بُنيَ على الدليلِ.

**الخلاف**: (يستعمل) فيما لا دليلٌ عليه. (کشاف اصطلاحات الفنون ۲/۵۷)

اختلاف بـ معنی: نا موافقـ، اتفاقـ بـ معنی: موافقـ کی ضد ہے۔

**اصطلاحی معنی**: (بے قول بعض علماء) لفظ اختلاف کا استعمال ایسے قول پر ہوتا ہے جس کی بنیاد (معقول یا منقول) دلیل پر ہو۔

**خلاف**: اس کا استعمال ایسے قول پر ہوتا ہے جس کی کوئی بنیاد نہ ہو۔

**ملحوظہ**: الحاصل! عامۃ لفظ "خلاف" کے اطلاق سے مذہب مخالف کے ٹھف کو واضح کرنا مقصود ہوتا ہے، جب کہ لفظ اختلاف سے مذہب مخالف کے عدم ضعف کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔

**الخلاف**: (عند أهل المنازرة) منازعة تجري بين المعارضين

(۱) فائدہ: (فہما کے نزدیک) کسی مسئلے میں اُس رائے اور طریقے کو ترجیح دینے کا نام ہے جس میں شک و شبہ اور احتمال کم ہو۔ (قاموس الفقه ۲/۳۱)

لتحقيقِ حقٍ، أَوْ لِإِبطالٍ باطلٍ . (كتاب التعريفات: ۷۳ ب) خلاف: وَهُوَ بحثٌ وَتَكْرَارٌ جُوَصِّمَيْنَ كَمَا دَرْمِيَانَ حَقَّ كَمَا اثْبَاتَ اورناحق کے ابطال کے لیے ہو۔

**الاختِيارُ:** لغةً إِلِيَّا شَارُ. وَيُعَرَّفُ بِأَنَّهُ تَرجِيحُ الشَّيْءِ وَتَخْصِيصُهُ وَتَقْدِيمُهُ عَلَى غَيْرِهِ، وَهُوَ أَخْصُّ مِن الإِرَادَةِ . (التعريفات الفقهية: ۲۰)

اختیار: لغوی معنی: الشيء على غيره صله سے ایک چیز کو دوسری پر تعلق وغیرہ میں ترجیح دینا۔ عرف میں: ایک چیز کو دوسری چیز پر فوقيت دینا، مخصوص کرنا اور مقدم کرنا۔ پس لفظ اختیار، ارادہ (چاہت جس میں ایک کو دوسرے پر فوقيت دینا ہو یا نہ ہو) کے بہ نسبت خاص ہے، (پس اختیار خاص ہے اور ارادہ عام)۔

**الْأَخْصُّ:** قَدْ يُرَادُ بِهِ الْمَعْنَى التَّفْضِيلُ، كَمَا يُقَالُ: هَذَا الْأَمْرُ أَخْصُّ مِن ذَلِكَ الْأَمْرِ مَعَ اشْتِرَاكِهِمَا فِي الْخُصُوصِ، وَقَدْ يُرَادُ بِهِ الْخَاصُّ؛ وَقِسْ عَلَيْهِ الْأَعْمَمُ . (دستور العلماء ۱/۶۵)

خاص: دو معنوں میں مستعمل ہے: بہ معنی اسم تفضیل، بہ معنی اسم فاعل۔

خاص: (بہ معنی اسم تفضیل) اس لفظ سے دوسرے پر فوقيت کے معنی مراد لیے جاتے ہے، جیسے: هَذَا الْأَمْرُ أَخْصُّ مِن ذَلِكَ الْأَمْرِ، یعنی یہ دونوں امور خصوصیت میں شریک ہونے کے باوجود ان میں سے ایک امر دوسرے کی بہ نسبت خاص (فائق) ہے۔

ملحوظہ: اسم تفضیل جس طرح مفضل میں افضليت کو ثابت کرتا ہے، اسی طرح مفضل علیہ کی بھی فضليت ثابت کرتا ہے؛ لہذا ”زید أعلم من عمرو“ کہنا

اُسی وقت صحیح ہو گا جب کہ عمر و بھی عالم ہو۔

آخر (بے معنی اسم فاعل) اس لفظ سے (مطلقًا) خاص کے معنی مراد ہوتے ہے، (جس میں دوسرے پر فوقيت دینا مقصود نہیں ہوتا)؛ یہی حال لفظِ اعمّ کا ہے (۱)۔

**الإخلال:** بلغاء کی اصطلاح ہے، تفصیل باب الألف میں ”ایجاز“ کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الأدب:** عبارۃ عن معرفة ما يحترز به عن جميع أنواع الخطأ۔ (كتاب التعريفات: ۱۶ ب)

ادب: اُن چیزوں کا جاننا جن سے انسان ہر قسم کی نشائستہ باتوں سے محفوظ رہے (۲)۔

**الادرارک:** اس کی صور اربعہ باب التاء کے تحت ”تخیل“ کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الأستاذ:** يُطلُقُ عَلَىٰ مَنْ يُتَلَمَّذُ عَلَيْهِ وَيُؤْخُذُ عَنْهُ الْعِلُومُ۔ (حاشية شرح وقاریہ: ۴۸)

استاذ: وہ شخص کہلاتا ہے جس کے سامنے زانوئے تلمذتہ کیے جائیں (یعنی جس کا شاگرد ہوا جائے) اور اُس سے علوم حاصل کیے جائیں۔

(۱) **أخذ المحدود في الحد**: معروف کو تعریف میں شامل کرنا، جیسے: مثلاً یوں کہہ کر: اسم وہ اسم ہے جو مستقل معنی پر دلالت کرے، اور ”أخذ المحدود في الحد“ درست نہیں ہے۔

(۲) فائدہ: ادب (مقابل سوئ ادب) بقول حضرت تھانوی: اس کا مدار عرف پر ہے، یعنی کوئی فعل جو فی نفسہ مباح ہوا گر عرفًا بے ادبی سمجھا جائے گا تو شرعاً بھی وہ فعل بے ادبی میں شمار ہو گا۔ (تحفۃ العلما ۲/ ۱۱۹)

**الاستحسان**: ”باب القاف“ کے تحت ”قياس“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاستخدام**: ہو ان یُذکر لفظ لہ معیناً: فیراد بِهِ أحدهما، ثم يراد بالضمیر الراجع إلى ذلك اللفظ معناه الآخر، (کقوله تعالى: ﴿فَمَنْ شَهَدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ - أَيْ هِلَالَ رَمَضَانَ - فَلَيَصُمُّهُ﴾ أَيْ رمضان)؛ أو يراد بأحد ضميريه أحد معنییه، ثم بالآخر معناه الآخر (کقول الشاعر: ”العين“ قرت بهم، لما بـ”ها“ سمحوا☆ واستخدموـ”ها“ مع الأعداء فلم تنمُ). (كتاب التعريفات بزيادة الأمثلة: ۱۷ ب)

استخدام: (بلغا کے نزدیک) صنعت استخدام کی دو صورتیں ہیں:  
 اول: ذوا معنین لفظ (خواہ اس کے دونوں معانی حقیقی ہوں یا مجازی) کو کوئی ایک معنی مراد لیتے ہوئے ذکر کرنا، پھر اس کی طرف لوٹنے والی ضمیر سے دوسرا معنی مراد لینا، (جیسے: باری تعالیٰ کے فرمان: ﴿فَمَنْ شَهَدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلَيَصُمُّهُ﴾ سوچو شخص اس ماہ میں موجود ہواں کو ضرور اس میں روزہ رکھنا چاہیے۔ اس آیت میں ”شهر“ سے مراد ”ہلal“ ہے، اور اس کی جانب راجع ضمیر سے ”ماہ رمضان“ مراد ہے)۔

دوم: لفظ کی جانب لوٹنے والی دو ضمیروں میں سے اول سے ایک معنی اور دوم سے دوسرا معنی مراد لینا، جیسے شاعر کا شعر: آنکھ اُن (مدودین) کی وجہ سے ٹھنڈی ہو گئی جب کہ انہوں نے اُس (سونے) کی فیاضی کی؛ اور جب دشمنوں کے مقابلے میں اُس (جاسوس) سے خدمت لی تو وہ (آنکھ) نہ سوئی۔ اس میں

شاعر نے العین سے آنکھ مرادی ہے، پھر اس کی طرف دو صمیریں راجع کی ہیں:  
اول بہ معنی: ذهب، اور ثانی بہ معنی: جاسوس کے لحاظ سے ہیں۔

**الاستدلال:** (مناطقہ کے نزدیک) باب الدال کے تحت ”دلیل“  
کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاستدلال:** (فی عرف الأصولیین) یُطلق عَلَیِ إِقَامَة الدَّلِیل  
مُطْلَقاً مِنْ نَصٍّ أَوْ إِجْمَاعٍ أَوْ غَيْرِهِمَا۔ (کشاف: ۲، ۱۳۴)

استدلال: (اہل اصول کے یہاں) قرآن و حدیث، اجماع امت یا اُن  
کے علاوہ سے دلیل قائم کرنا۔

**الاستدراك:** رفعُ توهُّمٍ تَوَلَّدَ مِنْ كلامٍ سابقٍ۔ (كتاب

التعريفات: ۱۸ ب)

استدراك: کلام سابق سے پیدا ہونے والے وہم کو دور کرنا۔

**الاستصحاب:** عبارَةٌ عَنْ إِبْقَاءِ مَا كَانَ عَلَىٰ مَا كَانَ عَلَيْهِ

لَا نَدَامِ المُغَيِّرِ۔ (كتاب التعريفات: ۱۸ ب)

استصحاب: حکم کو بدلنے والی دلیل کے نہ پائے جانے کی وجہ سے حالت  
موجودہ کو حالت سابقہ پر برقرار رکھنا۔

**الاستطاعة:** ”باب القاف“ کے تحت ”قدرت“ کے ضمن میں  
ملاحظہ فرمائیں۔

**الاستطراد:** باب الطاء کے تحت ”طرداً للباء“ کے ضمن میں  
ملاحظہ فرمائیں۔

**الاستعارة:** باب التاء کے تحت ”تشیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاستعداد:** كَوْنُ الشَّيْءِ بِالْقُوَّةِ الْقَرِيبَةِ أَوِ الْبَعِيْدَةِ إِلَى

الفِعْلِ۔ (دستور العلماء ۱/۱۲۵)

استعداد: کسی معدوم چیز کا قوتِ قریبہ یا قوتِ بعیدہ کے ذریعے وجود میں آنا۔ (مثلاً: پانی میں آگ کے واسطے سے گرم ہونے کی استعداد ہے۔)

**الاستقراء:** باب القاف کے تحت ”قياس“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاستلزم:** باب اللام کے تحت ”لزوم“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاستئناف:** هُوَ مَا وَقَعَ جَوَابًا لِسُؤَالٍ مُقْدَرٍ مَعْنَىً، کما قالَ المُتَكَلِّمُ: جَاءَنِي الْقَوْمُ، فَكَأَنَّ قَائِلًا قَالَ: مَا فَعَلْتَ بِهِمْ؟ فَقَالَ الْمُتَكَلِّمُ مُجِيبًا عَنْهُ: - أَمَّا زِيْدٌ فَأَكْرَمْتُهُ، وَأَمَّا بِشْرٌ فَأَهْنَتُهُ، وَأَمَّا بَكْرٌ فَقَدْ أَعْرَضْتُ عَنْهُ۔ (كتاب التعريفات: ۲۰)

استیناف: وہ کلام ہے جو معنوی طور پر سوال مقدمہ رکا جواب بنتا ہو، جیسے: متکلم نے کہا: ”جَاءَنِي الْقَوْمُ“، قوم میرے پاس آئی۔ اب گویا کسی سائل نے پوچھا کہ: تو نے اُن کے ساتھ کیا معاملہ کیا؟ تو متکلم اُس کو جواب دیتے ہوئے کہتا ہے کہ: اُن میں سے زید کا تو میں نے اکرام کیا، بشر کی تو ہین کی، اور رہا بکر تو میں نے اُس سے بے رُخی کی۔

ملحوظہ: نحات کے استیناف کی تعریف کتبِ نحو میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الإشارة:** باب التاء کے تحت ”تعريف“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

## الاشتراكُ اللفظيٌّ: عبارةٌ عن كونِ الفظِ مَوضوِعاً

لكلٍّ واحدٍ من المعاني ابتداءً. (حاشية نور الأنوار: ۳۱)

اشتراكٌ لفظيٌّ: لفظٌ كُوَّا بِابْتِدَاءٍ هُنَى سَمِعِيدُ دِمَعَانِي كَمَيْ وَضَعَ كِرَنَا، (جُمِسَ: لفظٌ عِيَنَ آنَكَهُ، سُونَا، ذَاتٌ، پَانِي كَأَجْشَمَهُ وَغَيْرَهُ بَهْتَ سَمِعَانِي كَمَيْ وَضَعَ هِبَهُ).

## الاشتراكُ المَعْنَوِيٌّ: عبارةٌ عن كونِ اللَّفْظِ مَوضوِعاً

لمعنىٍ واحدٍ كليٍّ لِهُ أَفْرَادُ. (حاشية نور الأنوار: ۳۱)

اشتراكٌ معنوٌ: لفظٌ كَأَيْكَ اِيسِيَ كَلِيَّ مَعْنَى كَمَيْ وَضَعَ هُونَا جَسَ كَتَبَتْ بَهْتَ سَمِعَانِي، (مثلاً: لفظٌ قلمٌ آلَهُ كَتَبَتْ كَمَيْ وَضَعَ كِيَا گِيَا هِيَ اُورَ اُسَ كَمَيْ أَفْرَادُ هِيَ).

## الاصطلاحٌ: عبارةٌ عن اتفاقِ قَوْمٍ عَلَى تَسْمِيَةٍ شَيْءٍ بِاسِمٍ

بعدَ نَقْلِهِ عَنْ مَوْضُوعِهِ الْأَوَّلِ. (كشاف ۲۳/۳)

اصطلاحٌ: مخصوصٌ (علمٌ يافني) گروہ کا کسی لفظ کو۔ معنیٰ مَوْضَعُ لَهُ كَعِلَادَهُ۔ دوسرے معنیٰ (معنیٰ منقولٰ ایسے) کے ساتھ خاص کرنے پر متفق ہو جانا، (جُمِسَ: اہلٰ شرع لفظ "صلوة" (بِ معنیٰ دعا) کے بارے میں مخصوص رکن کا نام رکھنے پر متفق ہو گئے ہیں).

وقيل: تَخْصِيصُ الْفَظِ اللُّغَويٍّ بِمَعْنَى غَيْرِ اللُّغَويٍّ. يعني لفظٌ لغویٌّ كَمَعْنَى غَيْرِ لغویٌّ كَسَاتِحِ خاصٍ كَرِدِينَا.

## الصغرٌ: بَابُ القافَ كَمَيْ تَحْتَ "قياسٍ" كَضَمَنِ مِنْ مَلَاحِظَهُ فَرَمَائِينَ -

**الأصل**: هو ما يُتنى عليه غيره. (كتاب التعريفات: ۳۰)

اصل: وہ ضابطہ و دستور جس پر دوسرے کی بنیاد ہو۔

**الفرع**: باب التاء کے تحت ”تفريع“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاضمار قبل الذكر**: مرجع کو ذکر کرنے سے پہلے ضمیر کو لانا۔ اس کے ضابطے کو سمجھنے سے پہلے ضمیر کی تعریف معلوم کر لیں۔

**المضمر**: اسمٌ وضعٌ یدلٌ علیٰ متکلمٍ، اوٰ مخاطبٍ؛ اوٰ

غائبٌ تقدّم ذکرُه: لفظاً او معنیًّا او حکماً. (هدایت النحو)

ضمیر: وہ اسم ہے جو متکلم، مخاطب یا ایسے غالب پر دلالت کرے جس کا ذکر ضمیر سے پہلے گزر گیا ہو، لفظاً:- چاہے حقیقتاً ہو، جیسے: ضربَ زیدٌ غلامَةٌ؛ خواہ تقدیرًا، جیسے: ضربَ غلامَةٌ زیدٌ - یا معنیًّا: بہ ایس طور پر کہ مرجع کے معنی پر مشتمل لفظ گزر چکا ہو، جیسے: باری تعالیٰ کافرمان: ﴿اَعْدِلُوا هُوَ﴾ (أي: العَدْلُ) أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى﴿، یا حکماً: بہ ایس طور پر کہ ضمیر موجود فی الذہن کی طرف راجع ہو، جیسے: باری تعالیٰ کافرمان: ﴿قُلْ هُوَ﴾ (أي الشَّان) اللَّهُ أَحَدٌ﴾۔

**الضابطة**: المضمر والمظہر من جهة التقدیم والتأخير على

أربعة أقسامٍ:

أحدُها: أن يكون الظاهر مقدماً على المضمر لفظاً ورتبةً، نحو: ضربَ زيدٌ غلامَةٌ.

الثانيُّ: أن يكون الظاهر مقدماً على المضمر لفظاً دون رتبة، نحو: ضربَ زيداً غلامَةٌ.

الثالث: أن يكون الظاهر مقدمًا على المضمير رتبة دون لفظٍ، نحو: ضَرَبَ غُلامَهُ زَيْدٌ. فهذه الثلاثة تجدر بالإجماع.

الرابع: أن يكون الظاهر مؤخرًا لفظاً ورتبة، نحو: ضَرَبَ غُلامَهُ زَيْدًا. فهذا أكثر النحوات لا يجوز لمحالفيه باب المضمير، ومنهم من أجازه. (الأشبه والنظائر ۶۸/۲)

ضمير اور مرجع کی تقدیم تاخیر کو دیکھتے ہوئے کل چار شکلیں متصور ہوتی ہیں:

(۱) ضمیر کا مرجع لفظاً اور رتبة مقدم ہو، مثلاً: ضَرَبَ زَيْدُ غُلامَهُ. کہ اس مثال میں "ہ" ضمیر کا مرجع: "زید" لفظوں میں بھی مقدم ہے اور مرتبے میں بھی مقدم ہے؛ اس لیے کہ "زید" ترکیب میں فاعل ہے، اور "غلام" مفعول ہے، ان دونوں میں فاعل کا مرتبہ پہلے ہوتا ہے۔

(۲) ضمیر کا مرجع لفظاً مقدم ہو، رتبة مقدم نہ ہو، مثلاً: ضَرَبَ زِيدًا غُلامَهُ. کہ "ہ" ضمیر فاعل سے متصل ہے، جو زید کی طرف راجع ہے، اور زید اگرچہ لفظوں میں مقدم ہے؛ لیکن ترکیب میں مفعول ہونے کی وجہ سے مؤخر ہے۔

(۳) ضمیر کا مرجع لفظاً مقدم نہ ہو؛ لیکن رتبة مقدم ہو، مثلاً: ضَرَبَ غُلامَهُ زَيْدُ.

ملاحظہ: یہ تین صورتیں بالاتفاق جائز ہیں۔

(۴) ضمیر کا مرجع نہ لفظاً مقدم ہونہ، ہی رتبة، مثلاً: ضَرَبَ غُلامَهُ زَيْدًا۔ چوہی شکل والا اضمار قبل الذکر اکثر نحوات کے نزدیک جائز نہیں ہے؛ کیوں کہ وہ ضمیر کے اصول کے خلاف ہے۔

**الاَطْرَاد:** باب الحکیم کے تحت ”جامع مانع“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاِطْنَاب:** باب الالف کے تحت ”ایجاز“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاِعَادَة:** باب التاء کے تحت ”تکرار“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاعتباراتُ الْثَلَاثُ:** للماهیاتِ ثلاٹ اعتبراتٍ :

**الأَوْلُ:** بشرطِ شيءٍ أيٍ مع العوارضِ فتسماً مخلوطةً، وهي فائزةٌ بالوجودِ قطعاً.

حقیقت و ماہیت کے تین اعتبارات ہیں:

(۱) بشرطِ شیء: جب کوئی ماہیت عوارض کے ساتھ مل کر پائی جائے تو اُس کا نام ”ماہیت مخلوطة“ ہے (اسی کو ” محل“، ”بھی“ کہتے ہیں)۔  
ملحوظہ: یہ ماہیت یقینی طور پر پائی جاتی ہے۔

والثانیُّ: بشرطِ لاشيء فتسماً مجردةً ولم تُوجَدْ قطًّا؛ لتجردِها حتى نَفَواُ وجودَها الذهنيَّ، والحقُّ إثباتُه إِذ لا حجرَ في التَّصوُّرِ.

(۲) بشرطِ لاشيء: جب کوئی ماہیت لاشی (عدم عوارض) کی شرط سے مشروط ہو تو اُس کا نام ”ماہیت مجردة“ ہے (وہی جو ہر کا مقابل یعنی ”عرض“ ہے)۔  
ملحوظہ: یہ ماہیت تنہا بالکل نہیں پائی جاتی؛ کیوں کہ عرض محل کے بغیر نہیں پایا جاسکتا، حتیٰ کہ بعض علماء نے اُس کے وجودِ ذہنی کا بھی انکار کیا ہے؛ لیکن حق اُس کا اثبات ہے؛ اس لیے کے تصوُّر کرنے سے کوئی چیز مانع نہیں ہے۔

والثالثُ: لا بشرطِ شيء، فتسماً مطلقةً، وهي في نفسها

لاموجودة ولا معدومة، ولا كُلية ولا جزئية. (دستور ۳/ ۲۲۳)

(۳) لا بشرطی: وہ مانہیت جو عوارض و عدم عوارض دونوں شرطوں سے خالی ہوا اس کا نام ”مانہیت مطلقہ“ ہے (اس کو عرضی بھی کہتے ہیں) (۱)۔  
ملحوظہ: مانہیت مطلقہ بذاتِ خود نہ تو موجود ہے نہ معدوم، اور نہ کلی ہے نہ جزئی۔

(۱) مناطقہ کلی عرضی مثلاً اسود، ابیض اور کاتب وغیرہ میں تین چیزیں بیان کرتے ہیں: عرض، عرضی اور محل۔ اور کیا یہ تینوں چیزیں الگ الگ ہے یا نہیں؟ جمہور کا مذہب ہے کہ ان میں تغایر یہ ذاتی ہے اور بعضے حضرات کے نزدیک یہ تینوں چیزیں بالذات متحد ہیں اور فرق صرف اعتباری ہے، ان میں فرق سمجھنے کے لیے تینوں کی تعریفیات ملاحظہ فرمائیں۔

عرض: وہ موجود ہے جو اپنے وجود میں کسی محل کا محتاج ہو، جیسے: سیاہی، سفیدی وغیرہ یہ چیزیں جب بھی پائی جائے گی کسی محل میں پائی جائے گی۔

عرضی: وہ مفہوم ہے جو کسی عرض سے مشتق کیا جائے، جیسے: اسود، ابیض، کاتب وغیرہ سواد، بیاض اور کتابت سے مشتق ہے۔

محل: وہ چیز ہے جس کے ساتھ کوئی عرض قائم ہو، جیسے: کپڑا، کہ اس کے ساتھ سیاہی و سفیدی وغیرہ قائم ہوتی ہے۔

ان تینوں کی جامع مثال: ذات واجب الوجود ہے، اس میں ذات محل ہے، وجود عرض ہے، اور موجود عرضی ہے۔

اب معلوم ہونا چاہیے کہ: اعتبارات دو طرح کے ہیں: ایک: درجہ مطلق ہونے کا ہے اور دوسرا: مقید ہونے کا، پھر مقید کی دو صورتیں ہیں: (۱) ثبوت سے مقید ہونے کی، (۲) نفی کے ساتھ مقید ہونے کی۔ اطلاق کے درجہ کو لا بشرطی کہا جاتا ہے، تقید کے درجہ میں اگر قید وجودی ہے تو اس کو بشرطی اور قید سلبی ہے تو بشرط لاشی کہا جاتا ہے۔ (تفصیل کے لیے ملاحظہ فرمائیں: ارشاد الفہر مشرح علم العلوم: ۳۷۱)

بے قول حضرت مفتی سعید صاحب: ایک مثال سے یہ تینوں اعتبارات سمجھ سکتے ہیں کہ: اگر آپ اپنے ساتھی کی ناشتہ کی دعوت کریں، اور یہ نہ ذکر کریں کہ آپ ناشتہ میں کیا کھلانیں گے؟ تو یہ دعوت ”لا بشرطی“ ہے۔ اور اگر آپ بتاویں کہ ناشتہ میں سوچی کا حلوجہ بھی ہو گا تو یہ دعوت ”شرطی“ ہے۔ اور اگر واضح کردیں کہ ناشتہ میں سوچی کا حلوجہ نہیں ہو گا تو یہ دعوت ”شرط لاشی“ ہے۔ (معین الفلسفہ: ۱۶۱)

**الْأَفْاعِيلُ:** افاعیل کے لیے دوسر الفظ ”تفاعیل“، استعمال ہوتا ہے۔ تفصیل باب الباء کے تحت ”بحور“ اور باب الواو کے تحت ”وزن شعری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْإِفْرَاطُ:** الإفراطُ يستعملُ في تجاوزِ الحدّ من جانبِ

الزيادة۔ (كتاب التعريفات: ٣٤)

إفراط: اس کا استعمال زیادتی میں حد سے بڑھنے پر ہوتا ہے۔

**الْتَّفْرِيطُ:** يُستعملُ في تجاوزِ الحدّ من جانبِ النُّقصانِ

والقصیر۔ (كتاب التعريفات: ٣٤)

تفريط: اس کا استعمال کمی و کوتاہی میں حد سے بڑھنے پر ہوتا ہے۔

**الْاقْتِبَاسُ:** (عندَ النُّظَارِ) هوَ الإِتِيَانُ بِقَوْلِ الغَيْرِ عَلَى وَجْهِ

لَا يَظْهِرُ أَنَّهُ قَوْلُ الغَيْرِ، لَا صَرِيحًا، وَلَا ضِمنًا، وَلَا كِنايَةً، وَلَا إِشَارَةً.

اقتباس: غیر کے قول کو اس طور پر بیان کرنا جس سے بالکل معلوم نہ

ہو سکے کہ یہ دوسرے کا قول ہے، نہ صراحتاً و اشارۃ اور نہ ہی ضمناً و کنایۃ۔

**النَّقلُ:** هوَ الإِتِيَانُ بِقَوْلِ الغَيْرِ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ بِحَسْبِ

الْمَعْنَى، مُظْهِرًا أَنَّهُ قَوْلُ الغَيْرِ، نَحْوُ: قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ: الَّنِيَّةُ فِي الْوُضُوءِ لَيْسَ

بِفَرْضٍ۔ (رشیدیہ)

نقل: غیر کے قول کو اس کے قائل کی طرف منسوب کرتے ہوئے بحسب

(لفظی و معنوی ترمیم کیے بغیر) بیان کرنا، جیسے امام ابوحنیفہؓ کا فرمان ہے: الَّنِيَّةُ فِي

الْوُضُوءِ لَيْسَ بِفَرْضٍ۔

**الاقتباس:** (عند البلوغ) هو أن يُضمن الكلام نثراً كان أو نظماً شيئاً من القرآن أو الحديث، كقول ابن شمعون في وعظةٍ: يا قوم! اصبروا على المحرمات، وصابروا على المفترضات، ورافقوا بالمرأقات، واتقوا الله في الخلوات؛ ترفع لكم الدرجات. (كتاب

التعريفات: ٣٥؛ و دروس البلاغة) (١)

اقتباس: قرآن يا حدیث کے کسی حصے کو کلام نثر یا شعر کا جزو بنالینا، جیسا کہ ابن شمعون کا قول کسی وعظ میں: اے قوم! حرام کردہ چیزوں پر صبر کرو (رکے رہو)، اور فرض کردہ چیزوں پر جھے رہو، اور نگہبانی کے لائق چیزوں کی نگہبانی کرو، اور تنہائیوں میں اللہ سے ڈرو، تمہارے درجات بلند کیے جائیں گے۔

**الأَكْبَرُ:** باب القاف کے تحت "قياس" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الاكتسابي:** باب النون کے تحت "نظري" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

(١) الاقتباسُ: الاقتباسُ مِنَ الْقُرْآنِ وَالْأَحَادِيثِ جَائِزٌ إِنْ لَمْ يَشْتَمِلْ عَلَى سُوءِ أَدْبٍ وَإِلَّا فَحَرَامٌ؛ فَالْأَوَّلُ، كَقَوْلٍ بعْضِهِمْ: [الوافر]

|                                            |                                      |
|--------------------------------------------|--------------------------------------|
| وَسِحْرُ النَّوْمِ فِي الْأَجْفَانِ سَارِي | أَقُولُ لِمُقْلِتَيِهِ حِينَ نَامَا  |
| ﴿وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ﴾   | تَبَارَكَ مَنْ تَوَفَّاكُمْ بِلَيْلٍ |

والثاني، كقول أبي نواس: [جزء الرمل]

|                                  |                                |
|----------------------------------|--------------------------------|
| مِنْ بَدِيعِ الشِّعْرِ مَوْرُونْ | خُطْطٌ فِي الْأَرْدَافِ سَطْرٌ |
| ﴿تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾   | لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى |

(ميزان الذهب في صناعة شعر الادب)

ملاحظہ: اس شعر میں سوئے ادب اس لیے کہ شاعر نے آیت کو غير موقع میں استعمال کیا۔

**الافتات:** هو التعبير عن معنى بطريق من التكلم والخطاب والغيبة بعد التعبير عن ذلك المعنى بطريق آخر من الطرق الثلاثة المذكورة، بشرط أن يكون التعبير الثاني على خلاف مقتضى الظاهر، يعني يكون مقتضى ظاهر سوق الكلام أن يعبر عنه بغير هذا الطريق، مثل: قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ، فَصَلِّ لِرَبِّكَ﴾ فإن فيه اتفاتاً من التكلم إلى الغيبة، وكان مقتضى الظاهر بالنظر إلى الأسلوب السابق، أن يقول: ”لنا“، مكان ”لربك“، والمخاطب في الحالين واحد، وهو نبينا خاتم الأنبياء عليه الصلاة والسلام. (دستور العلماء ١١٠/١)

**الافتات:** مقتضاي ظاهر كخلاف و الكلام ہے جس میں کسی مضمون کو تکلم، خطابت یا غیوبت میں سے کسی ایک اسلوب سے تعبیر کرنا، بعد یہ کہ متکلم اُسی مفہوم کو ذکورہ اسالیب میں سے کسی دوسرے اسلوب میں بیان کر چکا ہو، حالاں کہ کلام کا سلسلہ پہلے اسلوب کا متراضی تھا، (یعنی غیوبت سے خطاب یا تکلم کی طرف جانا، یا پھر خطاب و تکلم سے غیوبت کی طرف جانا)، جیسے باری تعالیٰ کا فرمان ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ، فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأُنْحِرْ﴾ بے شک ہم نے تم کو کوثر دی، سونماز پڑھاپنے رب کے آگے اور قربانی کر کہ اس مثال میں تکلم سے غیوبت کی طرف اتفات ہے؛ کیوں کہ تمام اسمائے ظواہر غائب کے درجے میں ہوتے ہیں، بنابریں کلام سابق کے اسلوب کا تقاضہ تو یہ تھا کہ باری تعالیٰ: فَصَلِّ لِرَبِّكَ کے بے جائے فصل لنا فرماتے۔

**الأَمَارَةُ:** باب الدال کے تحت ”دلیل“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الأمانة:** حفظ شيءٍ وعدم التصرف فيه، سواءً كان مالاً أو غيره، سواءً كان ذلك الشيء مملاً كله أو لغيره؛ ولهذا صارت أعم من الوديعة. وقال الشيخ الإمام بدر الدين: الفرق بين الوديعة والأمانة، بالعموم والخصوص، فالوديعة خاصة والأمانة عامة، وحمل العام على الخاص صحيح دون عكسه.

فالوديعة هي الاستحفاظ قصداً، والأمانة هي الشيء الذي وقع في يده من غير قصد: بأن هبَّت الرحمة في ثوب إنسان فألقته في حجر غيره. (دستور العلماء ١١٩)

امانت: چیز کی حفاظت کرنا اور اپنا اختیار نہ چلانا، چاہے وہ مال کے قبیل سے ہو یا غیر مال (مثلاً: گفتگو) کے قبیل سے ہو، اور چاہے اپنی مملوکہ شی ہو یا غیر مملوکہ۔ بہ اس وجہ امانت عام ہے اور ودیعت خاص؛ گویا دونوں میں عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، جس میں خاص یعنی ودیعت پر عام یعنی امانت کا اطلاق (ہر وقت) ہو سکتا ہے؛ لیکن عام شی پر خاص کا اطلاق (ہر وقت) نہیں ہوگا۔ (جیسے: انسان پر حیوان کا اطلاق ہر وقت ہوگا؛ لیکن حیوان کے افراد پر ہر وقت انسان کا اطلاق نہ ہوگا)۔

پس ودیعت: وہ چیز ہے جس کو بالقصد (غیر کے پاس) بہ طور امانت محفوظ کرائی جائے، جب کہ امانت اُس چیز کو (بھی) کہتے ہیں جو بلا قصد واردہ کسی کے کے ہاتھ لگے، جیسے: ہوانے کسی کے کپڑوں کو دوسرا کی گود میں ڈال دیا۔

**الامتناع:** باب الضاد کے تحت ”ضرورت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الأمثلة:** ”مثال“ کی جمع ہے، تفصیل باب امیم کے تحت ”مثال“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الإمكان:** باب الضاد کے تحت ”ضرورت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الإمكان الخاص:** هو سلبُ الضرورة عنِ الطرفين، مثلُ :

كل إنسان موجود بالإمكان الخاص، يعني: أنَّ وجوده ليس بضروريٌّ وكذا عدمه، والله تعالى ليس ممكناً بالإمكان الخاص؛ لكنه ممكن بالإمكان العام المقيد بجانب الوجود أي الإيجاب، وشريك الباري أيضاً ممكناً بالإمكان العام المقيد بجانب عدم أي السلب. (دستور العلماء ١١٨/١)

**امكان خاص:** وہ امکان ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کا ثبوت یا نفی اس طرح ہو کہ حکم کی نہ جانپ موافق ضروری ہوا ورنہ جانپ مخالف، جیسے: کل إنسان موجود بالإمكان الخاص، يعني إنسان أي إيماناً موجوداً هي جس كـ لـ يـ نـ وـ جـ دـ ضـ رـ وـ رـ يـ هـ، نـ عـ دـ مـ ضـ رـ وـ رـ يـ هـ۔

**ملاحظہ:** باری تعالیٰ کا وجود امکان خاص کے قبیل سے نہیں ہے (کہ نہ وجود ضروری ہوا ورنہ ہی عدم)؛ بلکہ امکان عام مقید بجانب الوجود کے قبیل سے ہے، یعنی باری تعالیٰ کا عدم ضروری نہیں ہے؛ بلکہ وجود ضروری ہے۔ اسی طرح شریک باری تعالیٰ کا وجود ضروری نہیں؛ بلکہ عدم ضروری ہے۔

**الإمكان العام:** هو الذي حكم بسلبِ ضرورته عنِ الجانِبِ المُخالِفِ، سواءً كانَ الجانِبُ الموافقُ ضروريًا أو لا. فإنْ كانَ القَضِيَّةُ مُوجَبَةً، مثلُ: الله موجود بالإمكان العام، كان معناها إنَّ سلبَ الوجود

عن الله تعالى ليس بضروري، والجانب الموفق أعني وجوده تعالى ضرورياً ههنا، ومثل: الإنسان كاتب بالإمكان العام، يعني أن سلب الكتابة عن الإنسان ليس بضروري مع أن ثبوت الكتابة أيضاً كذلك، وإن كانت سالبة، مثل شريك الباري ليس بموجود بالإمكان العام كان معناها أن وجوده ليس بضروري، وأنت تعلم أن عدمه ضروري. (دستور ٣٨١/٣)

امكان عام: وہ امکان ہے جس میں (موضوع کے لیے محول کا ثبوت یا نفی اس طرح ہو کہ حکم کی) جانب مخالف ضروری نہ ہو، اس سے قطع نظر کہ جانب موافق ضروری ہے یا نہیں؟۔

فائدہ: قضیہ موجہ کی مثال: الله موجود بالإمكان العام، کا مطلب یہ ہوگا کہ باری تعالیٰ کے لیے جانب موافق (وجود) ضروری ہے، اور جانب مخالف (عدم وجود) باری تعالیٰ کے لیے ضروری نہیں۔ اور جیسے: الإنسان كاتب بالإمكان العام، يعني انسان کے لیے ثابت کے ثبوت کے باوجود سلب ثابت ضروری نہیں۔ سالبہ کلیہ کی مثال: شريك الباري ليس بموجود بالإمكان العام، يعني شريك باری موجود نہیں ہے بالامکان العام: اس کا مطلب یہ ہوگا کہ شريك باری کا وجود ضروری نہیں ہے اگرچہ شريك باری کا عدم بھی ضروری ہے۔

**الإملاء:** هو أن يقعد العالم وحوله تلامذته بالمحابر والقراءاطيس، فيتكلّم العالم بما فتحه الله عليه من ظهر قلبه في العلم وتكلّمه التلامذة، ثم يجتمعون ما يكتبونه فيصير كتاباً يسمونه: الإملاء والأمالي وعلماء الشافعية يسمون مثله تعليقة. (دستور العلماء ١١٩/١)

املاء: وہ کتاب ہے کہ کوئی عالم افادے کے لیے تیار ہوتے (تشریف لاتے) اور ان کے ارد گرد تلامذہ دوات اور کورے کاغذات لے کر متوجہ ہو جاتے، پس استاذ صاحب زبانی علم و معرفت کی وہ باتیں ارشاد فرماتے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے إلقاء ہوتیں، تلامذہ ان کو تحریر کر لیتے، بعد میں جب ان تحریرات کو جمع کیا جاتا تو وہ ایک کتاب کی شکل اختیار کر لیتی تھیں، اُس کو ”املاء“ اور ”آمی“ کا نام دیتے تھے، اور علمائے شافعیہ اس کو ”تعليق“ کا نام دیتے تھے۔

**الانعکاس**: باب الحکیم کے تحت ”جامع“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الانفعال**: باب الالف میں ”اجناس عالیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الأولیات**: باب الحکیم کے تحت ”مقدمات یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ

فرمائیں۔

**أهل الحق**: اهل الحق: القومُ الذين أضافوا أنفسهم إلى ما هو الحق عند ربها بالحجج والبراهين، يعني أهل السنة والجماعة.

(كتاب التعريفات: ۴۲)

اہلیانِ حق: وہ اہلِ تسنن ہیں جنہوں نے دلائل و برائیں کے ذریعے اپنے آپ کو اس مذهب کی طرف منسوب کیا ہو جو اللہ کے یہاں حق ہے، یعنی اہل سنت والجماعت۔

**أهل الهوى**: أهل القبلة الذين لا يكونون معتقدهم معتقد  
أهل السنة، وهم الجبرية والقدرية والروافض والخوارج والمعطلة والمشبهة، وكل منهم اثنا عشر فرقة، فصاروا اثنين وسبعين. (أيضاً)

اہل ہوئی: وہ اہل قبلہ ہیں جن کا عقیدہ عقیدہ اہل سنت والجماعت کے

برخلاف ہے۔ وہ فرقے چھ ہیں: جبریہ، قدریہ، روض، خوارج، معطلہ اور مشبّهہ؛ جن میں سے ہر فرقے کی بارہ شاخیں ہیں، گل ملکر بہتر (۲۷) شاخیں ہوتی ہیں۔

**أَهْلُ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ:** قالَ شَيْخُ الْإِسْلَامِ عَلَامَةُ ابْنُ تَيْمِيَّةَ: إِنَّ السُّنَّةَ تَضَمَّنُ النَّصَّ، وَالْجَمَاعَةَ تَضَمَّنُ الْإِجْمَاعَ؛ فَأَهْلُ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ هُمُ الْمُتَّبِعُونَ لِلنَّصِّ وَالْإِجْمَاعِ۔ ( منهاج السنة: ۳، ۲۷۲ )

**اہل السنّت والجماعت:** شیخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ فرماتے ہیں کہ: سنت کا لفظ ”نص“، کو متضمن ہے، اور جماعت کا لفظ ”اجماع“، کو شامل ہے۔ پس اہل سنت والجماعت (۱) وہ لوگ ہیں جو نص اور اجماع کے متبع ہیں۔ اہل سنت والجماعت کی یہ تعریف، تعریف اضافی ہے، حقیقی تعریف وہی ہے جو ”اہل الحق“ میں مذکور ہوئی۔

**الإِبْحَابُ:** (فِيْ قَوْلِ الْفُقَهَاءِ) الكلامُ الَّذِي تَكَلَّمَ بِهِ أَوْلًا أَحَدُ العَاقِدَينِ، نَاكِحًا كَانَ أَوْ مَنْكُوحةً؛ بائِعًا كَانَ أَوْ مُشْتَرِيًّا۔

**القَبُولُ:** الكلامُ الَّذِي تَكَلَّمَ بِهِ ثانِيًّا۔ ( دستور العلماء: ۱ / ۲۵۵ )

**ایجاب و قبول:** (فقہاء کی اصطلاح میں) عقد کے وقت متعاقدين میں سے پہلے فرد کے کلام کو ایجاب، اور دوسرے کے کلام کو قبول کہتے ہیں؛ چاہے یہ متعاقدين آپس میں ناکح و منکوح ہوں یا باع و مشتری۔

(۱) فائدہ: جب ہندوستان میں اہل سنت والجماعت کا لفظ مطلقاً بولا جائے تو اس سے ”اشاعرہ، ماتریدیہ“ دونوں مراد ہوتے ہیں، اور جب شام و عراق میں بولا جائے تو اس سے صرف ”اشاعرہ“ مراد ہوتے ہیں، اور جب ماوراء نہر (ترکستان) میں اس کا اطلاق کیا جائے تو اس سے صرف ”ماتریدیہ“ مراد ہوتے ہیں۔

( تختہ العلماء: ۲۵۹ / ۲؛ آئینہ اصطلاحات العلوم: ۲۱۵ )

**الإِيْجَازُ:** هو جمُعُ المعاني المتراكمة تحت اللُّفْظِ القليل، أي أقلَّ من المعهود عادةً الوفي (١) بالغرض مع الإبانة والإفصاح، كقوله تعالى ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأُمِرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ﴾ [الأعراف: ١٩٩] هذه الآية القصيرة جمعت مكارم الأخلاق بأسرها، و كقوله عليه السلام: إنما الأعمال بالنيات. (جواهر البلاغة: ١٣٧)

أو: أداء المقصود بأقلَّ من العبارة المتعارفة، ويقابلُه الإطنابُ.

(دستور العلماء / ١٥٠)

ایجاز: بہت سارے معانی کو متعارف عبارت سے کم عبارت میں تعبیر کرنا، جو الفاظ غرضِ متكلّم کو پورے طور پر واضح کرتے ہوں، جیسے باری تعالیٰ کے فرمان: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأُمِرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ﴾ میں ہے۔ (لوگوں سے یہ برداور کیجیے کہ ان کے اعمال و اخلاق میں سے) سرسری (نظر میں جو) برداور (معقول و مناسب معلوم ہوان) کو قبول کر لیا کجیے، (ان کی تہ اور حقیقت کو تلاش نہ کجیے)، اور (جو کام ظاہری نظر میں بھی براہوں میں برداور کیجیے کہ، اس باب میں) نیک کام کی تعلیم کر دیا کجیے، اور (جو اس تعلیم کے بعد بھی براہ جہالت عمل نہ کرے یا نہ مانے، تو ایسے) جاہلوں سے ایک کنارہ ہو جایا کجیے۔

(١) وإذا لم يف العبارة بالغرض سمي إخلالاً كقول اليشكري:

|                                                            |   |   |
|------------------------------------------------------------|---|---|
| وَالْعَيْشُ خَيْرٌ فِي ظِلِّ النُّوْقِ مِمَّنْ عَاشَ كَذَا | — | — |
|------------------------------------------------------------|---|---|

بے وقوفی کی حالت میں خوش عیش رہنا اچھا ہے اس عقل مندی کی حالت سے جس میں تنگی معيشت ہو۔

مرادہ أن العيش الناعم الرغد في حال الحمق والجهل خير من العيش الشاق في حال العقل، لكن عبارته لاتفيد ذلك فيضر بـه عرض الحافظ. (جواهر البلاغة)

**ایجاز:** معنی مرادی کو متعارف عبارت سے کم الفاظ میں تعبیر کرنا (۱)۔

**إِيْجَازُ الْقِصْرِ:** (وهو ما زيد في المعانى على الألفاظ) : يكون بتضمين العباراتِ القصيرةِ معانى كثيرةً من غير حذفٍ، نحو قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ﴾ . (جواهر البلاغة: ۱۳۹)

یاد رہے کہ کلامِ عرب میں ایجاز کو حاصل کرنے کے دو طریقے ہیں: ایجازِ قصر، ایجازِ حذف۔

ایجازِ قصر: وہ ایجاز ہے جس میں الفاظ کی بہ نسبت معانی زیادہ ہوں، اور اس ایجاز میں نہایت مختصر عبارت بلا کسی حذف کے معانی کثیرہ پر مشتمل ہوتی ہے (یعنی: مختصر بلغ کلام)، جیسے: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ﴾ اور قصاص میں تمہارے لیے بڑی زندگی ہے یعنی قاتل سے قصاص لینے میں عمومی قتل و قتال سے حفاظت کا سامان ہے، یہ دنیوی فائدہ ہے، اور قاتل کا فائدہ یہ ہے کہ اس کے لیے قصاص میں اخروی حیات بھی مضر ہے۔

**إِيْجَازُ الْحَذْفِ:** يَكُونُ بِحَذْفِ شَيْءٍ مِنَ الْعَبَارَةِ لَا يَخْلُلُ بِالْفَهْمِ، مَعَ قَرِينَةٍ تُعَيِّنُ المَحْذُوفَ، نَحْوَ: ﴿وَجَاهَدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ﴾ [الحج]، أَيْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ . (جواهر البلاغة: ۱۳۹)

(۱) فائدہ: اس ناقص عبارت میں بھی غرضِ متكلم پورے طور پر ادا ہو، جیسے: قِفَا! نبِكِ مِنْ ذَكْرِي حبِّ وَمَنْزِلِي . (اے میرے دونوں ساتھی! ٹھیک جاؤ؛ تاکہ ہم محبوبہ اور اُس کی فرودگاہ کو یاد کر کے رو لیں)۔ اس مثال میں معنی کے مقابلے میں الفاظ کم ہے، اور وہ قفا سے پہلے یا صاحبیٰ! کے کلمہ کو حذف کر کے ایجاز کیا گیا ہے؛ مگر اس سے غرضِ متكلم پوری ہو رہی ہے، ہاں! اگر غرضِ متكلم پورے طور پر ادا نہ ہو تو اسے ”اخلاں“ کہتے ہیں، جیسا کہ ماقبل حاشیے سے معلوم ہوا۔

**ایجازِ حذف:** وہ ایجاز ہے جس میں ایسے کلمہ یا جملے کو حذف کر کے اختصار کیا گیا ہو جو تم معنی میں مخل نہ ہو، ایسے قرینہ کو باقی رکھا ہو جو مخدوف پر دلالت کرتا ہو، جیسے: ﴿وَجَاهَدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ﴾ اور اللہ (کے کام) میں خوب کوشش کیا کرو جیسا کہ اس میں کوشش کرنے کا حق ہے۔

**إِيجاز الحذف:** هو أَنْ يُحذَفَ مِنَ الْعِبَارَةِ كَلْمَةٌ، أَوْ جَمْلَةٌ، أَوْ أَكْثَرُ مَعْ قَرِينَةٍ تُعَيَّنُ المَحْذُوفُ، نَحْوَ: ﴿وَسُئَلَ الْقَرِيرَةَ﴾ (أَيْ وَاسْأَلُ أَهْلَ الْقَرِيرَةِ). (٢) قُلْتُ لَهُ اِجْتَهَدُ، فَنَجَحَ، (أَيْ اِجْتَهَدَ، فَنَجَحَ). (٣) قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَقُلْنَا إِذْهَبَا إِلَى الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا، فَدَمَرْنَا هُمْ تَدْمِيرًا﴾ (أَيْ فَذَهَبَا، فَكَذَبُوهُمَا، فَدَمَرْنَا هُمْ تَدْمِيرًا). (سفينة البلغاء: ٧٨)

**ایجازِ حذف:** وہ ایجاز ہے جس میں عبارت سے کسی ایک کلمہ، جملہ یا جملے سے زائد عبارت کو اس طور پر حذف کرنا کہ مخدوف پر کوئی قرینہ دلالت بھی کرتا ہو۔ تینوں کی مثالیں بالترتیب تعریف میں مذکور ہیں۔

### **الإِطْنَابُ:** زِيادةُ الْلَفْظِ عَلَى الْمَعْنَى لِفَائِدَةٍ.

**المعنى بعبارة زائدة عن متعارف الأوسماط لفائدة (١) تقويته وتوكيده،**

(١) فإذا لم تكن في الزيادة فائدة يسمى "تطويلاً" إن كانت الزيادة غير متعلقة، ويسمى "حشو" إن كانت الزيادة متعلقة؛ فالتطويل كقول عدي في خزيمة الأبرش: وَقَدَّدَتِ الْأَدِيمَ لِرَاهِشِيْهِ وَأَلْفَى قَوْلَهَا كَذِبَاً وَمَيْنَا فالكذب والميin بمعنى واحد، ولم يتعين الزائد منهما؛ لأن العطف بالواو لا يفيد ترتيبا، ولا تعقيبا، ولا معية؛ والحشو كقوله: "صَدَاعُ الرَّأْسِ"؛ فإن الصداع لا يكون إلا في الرأس، فذكر الرأس لفائدة فيه. (جواهر مع حاشيه)

نحو: ﴿رَبِّ إِنِي وَهُنَّ الْعَظِيمُ مِنِي، وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْئًا﴾ [مریم]، أي  
كُبُرُّث. (جواهر البلاغة: ١٤١)

**إطناب:** کسی معنی کو تقویت و تاکید کے فائدے کی غرض سے درمیانی طبقے  
میں متعارف عبارت سے زائد الفاظ میں تعبیر کرنا، (یعنی حد سے زیادہ تفصیل  
کرنا)، جیسے: مثال مذکور ﴿رَبِّ إِنِي وَهُنَّ الْعَظِيمُ مِنِي، وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ  
شَيْئًا﴾، اے میرے پروردگار! میری ہڈیاں کمزور ہو گئی اور سر میں بالوں کی سفیدی  
پھیل پڑی۔ (۱)

**المساوات:** هي تأدية المعنى المراد بعبارة مساوية له، بأن

تكون المعاني بقدر الألفاظ؛ والألفاظ بقدر المعاني، كقوله تعالى: ﴿وَمَا  
تَقدَّمُوا لِأَنفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجْدُوهُ عَنْدَ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٤٦]. (جواهر البلاغة: ١٤٦)

**مساوات:** معنی مرادی کو (عبارت متعارفہ کے) مساوی عبارت سے ادا  
کرنا، بہ ایس طور کہ معانی بہ قدر الفاظ ہوں، اور الفاظ بہ قدر معانی ہوں، جیسے  
﴿وَمَا تَقدَّمُوا لِأَنفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجْدُوهُ عَنْدَ اللَّهِ﴾ اور جونیک کام بھی اپنی

(۱) فائدہ: یہ زیادتی کسی فائدے کے لیے ہو، جیسا کہ حضرت زکریا عليه السلام اللہ سے یہ کہنا چاہتے تھے کہ:  
میں بوڑھا ہو گیا ہوں، مجھے ایک لڑکا دیجیے۔ اس مضمون کو ادا کرنے کے لیے اگر صرف ”ربِّ إِنِي كُبُرُّث“  
کہہ دیتے تو بھی کام چل جاتا؛ مگر اس معنی کے مقابلے میں اس کی ترجمانی کے لیے لائے جانے والے  
الفاظ زیادہ ہیں: ﴿رَبِّ إِنِي وَهُنَّ الْعَظِيمُ مِنِي، وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْئًا﴾۔  
ہاں! اگر یہ زیادتی بے فائدہ ہے تو زیادتی کے غیر معین ہونے کی صورت میں اس کو ”تطویل“ کہتے ہیں، اور  
معین ہونے کی صورت میں ”حشو“ کہتے ہیں۔ تفصیل اوپر اطناب کے حاشے میں ملاحظہ فرمائیں۔

بھلائی کے واسطے جمع کرتے رہو گے حق تعالیٰ کے پاس اُس کو پالو گے۔ (۱)  
**الإِيمَانُ:** باب التاء کے تحت ”تعریض“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) فائدہ: الفاظ بقدر معانی اور معانی بقدر الفاظ ہوں، جیسا کہ: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ﴾ اس آیت میں کفار کے آیات اللہ سے استہزا و عیب جوئی کے وقت ان سے کنارگشی کرنے کا حکم ہے، اس مثال میں الفاظ بقدر معانی ہیں، نہ کم ہیں نہ زیادہ۔

# باب الباء

**الباء**: باب الکاف کے تحت ”کتاب“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الباطل**: مَا لَا يَكُونُ صَحِيحًا بِأَصْلِهِ.

**الفاسد**: مَا يَكُونُ صَحِيحًا بِأَصْلِهِ لَا بِوْصُفِهِ. (دستور العلماء ۱/۲۶۲)

باطل: وہ چیز جو اصلاً (ذات کے اعتبار سے) ہی صحیح نہ ہو۔ فاسد: وہ چیز جو اصلاً صحیح ہو، لیکن وصفاً صحیح نہ ہو۔ اصلِ شی میں نقصان کو ”بُطْلَان“ سے، اور وصفِ شی میں نقصان کو ”فساد“ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

**البُطْلَانُ**: (فِي الْعِبَادَاتِ) عَدْمُ سُقُوطِ الْقَضَاءِ بِالْفِعْلِ، وَفِي

عُقُودِ الْمُعَامَلَاتِ: تَخْلُفُ الْأَحْكَامِ عَنْهَا، وَخُرُوجُهَا عَنْ كَوْنِهَا أَسْبَابًا

مُفَيَّدَةً لِلْأَحْكَامِ، عَلَى مُقَابَلَةِ الصَّحَّةِ. (دستور العلماء ۱/۲۸۸)

بُطْلَان: عبادات کے باطل ہونے کے معنی: عمل کرنے کے باوجود فرمانِ الٰہی کا ساقط نہ ہونا۔

عقد کے باطل ہونے کے معنی: احکام عقد کا قول و قرار کے پیچھے رہ جانا، اور عقد کا احکام عقد (ملکیت وغیرہ) کو ثابت کرنے والے اسباب ہونے سے نکل جانا۔ (یعنی باوجود قول و قرار کے خرید و فروخت کے احکام نافذ نہ ہوں)۔

**بِالصَّرْفَرَةِ**: باب النون کے تحت ”نظری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**بالبداهة:** باب النون کے تحت ”نظری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**البَحْرُ:** هو الْوَزْنُ الْخَاصُّ الْذِي عَلَى مِثَالِهِ يَجْرِي النَّاظِمُ.

والبحور ستة عشر، وهي: الطويل، المديد، البسيط، الوافر، الكامل، الهرج، الرّجز، الرّمل، السّريع، المنسرح، الخفيف، المضارع، المقتضب، المجنث، المتقارب، المتدارك. وجميع البحور لاتخرج

موازيتها عن التفاعيل. (ميزان الذهب)

بحر: ارکانِ تفاعیل کی تکرار سے پیدا ہونے والا وہ خاص وزن ہے جس کے مطابق شاعر اشعار تیار کرتا ہے۔ گل بحور سولہ ہیں: طویل، مدید، بسيط، وافر، كامل، هرج، رجز، رمل، سریع، منسرح، خفیف، مضارع، مقتضب، مجثث، متقارب، متدارک، (مثلاً: مفاعیلُن، مفاعیلُن، مفاعیلُن، مفاعیلُن، کی چار بار تکرار سے بحر ہرج سالم پیدا ہوتی ہے)۔

**الْتَّفَاعِيلُ :** علمُ العروضِ وأوزانه: هي متحرّكاث،

وسُكَنَاتٌ مُتَابِعَةٌ عَلَى وَضْعٍ مَعْرُوفٍ يَوْزُنُ بِهَا، أَيُّ بَحْرٍ مِن البحورِ

المذكورة. (ميزان الذهب: ٣٣)

تفاعیل: مشہور طرز پر پے در پے آنے والی حرکات و سکنات (اجزاء) ہیں جن سے شعر کو (کسی خاص بحر کے) ہم وزن کیا جاتا ہے۔ اسی کو فاعیل بھی کہتے ہیں۔

**الْتَّفَاعِيلُ :** الْتِي تَوَلَّدُ مِنْ إِعْتِلَافِ الأَسْبَابِ مَعَ الْأُوتَادِ وَالْفَوَاصِلِ

**عَشْرَةً :** فَعُولُنْ [☆/☆/☆]، مَفَاعِيلُنْ [☆/☆/☆/☆]، مُفَاعَلَتُنْ

[☆/☆/☆/☆]، فَاعِلَاتُنْ [☆/☆/☆/☆]، فَاعِلُنْ [☆/☆/☆]، فَاعِلَاتُنْ

[☆//☆//☆/]، مُسْتَفِعِلُنْ [☆//☆//☆/]، مُتَفَاعِلُنْ [☆//☆/]، مَفْعُولَاتْ [☆//☆//☆/]، مُسْتَفَعِلُنْ [☆//☆/] (۱). (میزان الذهب: ۱۳) تفاعیل: اسباب، او تاد اور فواصل کی ترکیب سے پیدا ہونے والے اوزان دس ہیں: فَعُولُنْ، مَفَاعِلُنْ، مُفَاعَلْتُنْ، فَاعِلَاتْتُنْ، فَاعِلُنْ، مُسْتَفِعِلُنْ، فَاعِلَاتْنْ، مُتَفَاعِلُنْ، مَفْعُولَاتْ، مُسْتَفَعِلُنْ۔

لحوظہ: وزن میں حرکت کو [ ] سے تعبیر کیا گیا ہے اور سکون کو ☆ [ ] سے تعبیر کیا گیا ہے۔

سبب، وتد اور فاصلہ کی تعریفات باب الواو کے تحت ”وزن شعری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں، اور شعر کی مزید تفصیل باب الضاد میں ”ضرورت شعری“ کے تحت اور باب الواو کے ضمن میں ”وزن شعری“ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**التقطيع:** هُوَ فَصْلُ أَجْزَاءِ الْبَيْتِ عَنْ بَعْضِهَا - بِصَرْفِ النَّظَرِ عنْ مَعَانِيهَا عِنْدَ عَزْلِهَا وَتَقْطِيعِهَا - عَلَى شَكْلِ الْأَفَاظِ تُوَافِقُ الْجُزْءَ الْعَرُوضِيِّ أو التَّسْفِعِيَّةِ الَّتِي هِي قِوامُ الْبَحْرِ الْعَرُوضِيِّ مَعَ أَخْوَاتِهَا۔ (علم العروض والقافية: ۳)

(۱) الفائدة الأولى: تَجْتَمَعُ الأَسْبَابُ وَالْأُوتَادُ وَالْفَوَاصِلُ فِي جُمْلَةٍ: ”لُمٌ - أَرَ - عَلَى - ظَهُرٍ - حَبَلِنُ - سَمَكَتْنُ“. (میزان الذهب: ۱۱)

الفائدة الثانية: اغْلُمُ أَوَّلًا: أَنَّ الْحُرْفَ الْمُشَدَّدَ يُحَسَّبُ بِحَرْفَيْنِ أَوْلَهُمَا سَاكِنٌ وَثَانِيَهُمَا مُتَحَرِّكٌ، كَمَا يُحَسَّبُ الْحُرْفُ الْمُنْوَنُ بِحَرْفَيْنِ أَيْضًا: أَوْلَهُمَا مُتَحَرِّكٌ وَثَانِيَهُمَا سَاكِنٌ، وَذَلِكَ كَمَا فِي كَلْمَةِ مُحَمَّدٌ، فَإِنَّكَ تَكْتُبُهَا هَكَذَا: مُحَمَّدُنْ [☆//☆] . وَثَانِيًّا: تُقَابِلُ الْحَرَكَةُ مِنْ الشِّعْرِ بِالْحَرَكَةِ مِنْ الْمِيزَانِ، بِصَرْفِ النَّظَرِ عَنْ أَنْ تَكُونَ فَتْحَةً مُقَابِلَةً لِلْكُسْرَةِ؛ وَيُقَابِلُ السُّكُونُ بِالسُّكُونِ۔ (حاشية میزان الذهب: ۲۴)

**تقطیع:** بیت کے (اصلی معنی سے صرف نظر کرتے ہوئے) اجزاء (سبب، وتد اور فاصلہ) کو اجزاء عروضی کے مطابق ٹکڑے کر لینا جن پر کسی بحر عروضی کی بنیاد ہو (۱)، جیسے: بحر طویل ان تفعیلات (اجزائے عروضی) سے مرکب ہوتا ہے: فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ۔ بحر طویل و مدید کی تقطیع حسب ذیل ہے:

### البحور:

|                                                |                                                |               |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------|
| فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ  | فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ  | الطویل        |
| وَيَأْتِيكِ بِالْأَخْبَارِ مِنْ لَمْ تُرَوِّدِ | سَتُبَدِّي لَكَ الْأَيَامُ مَا كُنْتَ جَاهِلًا | نحو:          |
| ويأتي، کبل أخبا، رمن لم، تزوودي                | ستبدی، لک الایام ما کنت جاہلا                  | تقطیعه:       |
| فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ  | فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ  | وزنه:         |
| [☆//☆//☆//☆، ☆/☆/☆//☆، ☆/☆//☆]                 | [☆//☆//☆، ☆/☆/☆//☆، ☆/☆//☆]                    | تقطیع بالرمز: |
| فَاعِلَاتُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلَاتُنْ فَاعِلُنْ  | فَاعِلَاتُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلَاتُنْ فَاعِلُنْ  | المدید        |
| وإكتئاب قد يسوق إكتئابا                        | إنما الدنيا بلاء و كذلك                        | نحو:          |
| وكتئابن، قد يسو، قكتئابا                       | إننددن، يابلا، ؤن و كذلك                       | تقطیعه:       |
| فاعلاتن فاعلن فاعلاتن                          | فاعلن فاعلاتن فاعلاتن                          | وزنه:         |
| [☆/☆//☆/☆، ☆//☆/☆، ☆/☆//☆/]                    | [☆/☆//☆/☆، ☆//☆/☆، ☆/☆//☆/]                    | رمزه:         |

(۱) **تقطیع:** لغوی معنی: ٹکڑے ٹکڑے کرنا۔ اصطلاحی معنی: بحر کے ارکان پر شعر کے اجزاء کو وزن کرنا، اس طرح کہ متحرک کے مقابلے میں متحرک اور ساکن کے مقابلے میں ساکن ہو، جیسے: سَتُبَدِّي فُعُولُنْ، وَمَاظَهِرِي مَفَاعِيلُنْ۔

بحر جن اجزاء سے بنتی ہے اُن کو فاعل، افعال، ارکان اور اجزاء کہتے ہیں، اور ہر ایک جزء کو ”رکن“ کہتے ہیں۔

ملاحظة: تحرير به طور نمونه ہے، تفصیل کتب فن میں ملاحظہ فرمائیں۔

|            |                                                   |                                                   |
|------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| البسيط     | مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلُنْ | مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلُنْ |
| الوافر     | مُفَاعَلْتُنْ مُفَاعَلْتُنْ مُفَاعَلْتُنْ         | مُفَاعَلْتُنْ مُفَاعَلْتُنْ مُفَاعَلْتُنْ         |
| الكامل     | مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ         | مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ         |
| الهزّاج    | مَفَاعِيْلُنْ مَفَاعِيْلُنْ مَفَاعِيْلُنْ         | مَفَاعِيْلُنْ مَفَاعِيْلُنْ مَفَاعِيْلُنْ         |
| الرّجز     | مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ      | مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ      |
| الرّحل     | فَاعِلاَتُنْ فَاعِلاَتُنْ فَاعِلاَتُنْ            | فَاعِلاَتُنْ فَاعِلاَتُنْ فَاعِلاَتُنْ            |
| السرّيع    | مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مَفْعُولَاتُ        | مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مَفْعُولَاتُ        |
| المنسّرح   | مُسْتَفْعِلُنْ مَفْعُولَاتُ مُسْتَفْعِلُنْ        | مُسْتَفْعِلُنْ مَفْعُولَاتُ مُسْتَفْعِلُنْ        |
| الخفيف     | فَاعِلاَتُ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاَتُنْ            | فَاعِلاَتُ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاَتُنْ            |
| المضارع    | مَفَاعِيْلُنْ فَاعِلاَتُنْ مَفَاعِيْلُنْ          | مَفَاعِيْلُنْ فَاعِلاَتُنْ مَفَاعِيْلُنْ          |
| المقتضب    | مَفْعُولَاتُ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ        | مَفْعُولَاتُ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ        |
| المجتَّ    | مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاَتُنْ فَاعِلاَتُنْ          | مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاَتُنْ فَاعِلاَتُنْ          |
| المتقارب   | فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ           | فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ           |
| المُتَدارك | فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ (١)       | فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ           |

(ميزان الذهب في صناعة شعر العرب: ٣٥)

(١) قد نظم أوزان البحور الستة عشر صفي الدين الحلبي:

• الطويل:

|                          |                                             |
|--------------------------|---------------------------------------------|
| طويل له دون البحور فضائل | فَعُولُنْ مفَاعِيلَنْ فَعُولُنْ مفَاعِيلَنْ |
|--------------------------|---------------------------------------------|

= عروضه: مفاعِلن [☆//☆//☆]، وضرُوبها ثلاثة: مفاعِيلن [☆//☆//☆]، ومفاعِلن [☆//☆//☆]، وفعولن [☆//☆//☆].

• المديد:

|                                |                                     |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| فَاعِلاتُنْ فَاعِلنْ فَاعِلاتُ | لِمَدِيدِ الشِّعْرِ عِنْدِي صِفَاتُ |
|--------------------------------|-------------------------------------|

لهُ عروضتان مشهورتان: الأولى: فاعِلن [☆//☆☆☆]، ولها ضربان: فاعِلان [☆☆☆//☆☆☆]، وفاعِلن [☆☆☆//☆☆☆]. الثانية: فاعِلن [☆☆☆//☆☆☆]، ولها ضربان: فَعْلُنْ [☆☆☆//☆☆☆]، وفَعْلُنْ [☆☆☆//☆☆☆]، وهذا البحر قليل الاستعمال.

• البسيط

|                                             |                                               |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| مُسْتَعْلِنْ فَاعِلنْ مُسْتَفْعِلْنْ فَعِلْ | إِنَّ الْبَسِيْطَ لِدَيْهِ يُسْطِعُ الْأَمْلُ |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|

لهُ عروضان: الأولى: فَعْلُنْ، ولها ضربان: فَعْلُنْ [☆//☆☆☆]، وفَعْلُنْ [☆☆☆//☆☆☆]. الثانية: مجزوَعة مستفعلن [☆☆☆//☆☆☆]، ولها ثلاثة ضروب: مستفعلن [☆☆☆//☆☆☆]، ومستفعلن [☆☆☆//☆☆☆]، مفعولن [☆☆☆//☆☆☆].

• الوافر:

|                                     |                                      |
|-------------------------------------|--------------------------------------|
| مُفَاعَلْتُنْ مُفَاعَلْتُنْ فَعُولُ | بُحُورُ الشِّعْرِ وَافْرُهَا جَمِيلُ |
|-------------------------------------|--------------------------------------|

لهُ عروضتان: الأولى: فعولن [☆//☆☆☆]. الثانية: مجزوَعة: مفاعَلْتُنْ [☆☆☆//☆☆☆] يشبهها الضربُ.

• الكامل:

|                                         |                                              |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|
| مُتَفَاعِلْنْ مُتَفَاعِلْنْ مُتَفَاعِلْ | كَمَلَ الْجَمَالَ مِنَ الْبُحُورِ الْكَامِلُ |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|

لهُ ثلاث أعراض: الأولى: مُتَفَاعِلن [☆//☆☆☆//☆☆☆]، لها ثلاثة ضروب: مُتَفَاعِلن [☆//☆☆☆//☆☆☆]، ومتَفَاعِلْ [☆☆☆//☆☆☆☆]، وفعولن [☆☆☆☆//☆☆☆☆]. الثانية: فَعْلُنْ [☆☆☆☆//☆☆☆☆]، ولها ضربان: فَعْلُنْ [☆☆☆☆//☆☆☆☆]، فعولن [☆☆☆☆//☆☆☆☆]. الثالثة مجزوَعة: مُتَفَاعِلن [☆☆☆☆//☆☆☆☆]، ولها ثلاثة ضروب: مُتَفَاعِلْتُنْ [☆☆☆☆//☆☆☆☆☆]، ومتَفَاعِلْنَ [☆☆☆☆//☆☆☆☆☆]، ومتَفَاعِلْنَ [☆☆☆☆//☆☆☆☆☆].

## • الْهَزَاجُ:

|                         |                              |
|-------------------------|------------------------------|
| مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُ | عَلَى الْأَهْرَاجِ تَسْهِيلُ |
|-------------------------|------------------------------|

لُهُ عَرُوضَةُ مَجْزُوَةُ: مَفَاعِيلُ [☆/☆/☆//☆☆]، وَضَرْبُهَا مُثُلُّهَا.

## • الرَّجَزُ:

|                                              |                                           |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ | فِي أَبْحُرِ الْأَرْجَازِ بَحْرُ يَسْهُلُ |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|

لُهُ عَرُوضَانِ: الْأُولَى: مَسْتَفْعِلُنُ [☆/☆/☆//☆☆]، وَلَهَا ضَرْبَانِ: مَسْتَفْعِلُنُ، وَمَفْعُولُنُ [☆/☆/☆☆]. وَالثَّانِيَةُ مَجْزُوَةُ: مَسْتَفْعِلُنُ [☆/☆/☆☆//☆☆]، وَضَرْبُهَا مُثُلُّهَا.

## • الرَّمَلُ:

|                                        |                                         |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| فَاعِلَاتُنْ فَاعِلَاتُنْ فَاعِلَاتُنْ | رَمَلُ الْأَبْحُرِ تَرُوِيهِ التَّقَاثُ |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|

لُهُ عَرُوضَانِ: الْأُولَى: فَاعِلُنُ [☆/☆//☆☆]، وَضَرْبُهَا ثَلَاثَةُ: فَاعِلَاتُنْ، وَفَاعِلَانُ [☆/☆☆//☆☆☆]، وَفَاعِلُنُ [☆/☆☆//☆☆☆]. وَالثَّانِيَةُ مَجْزُوَةُ: فَاعِلَاتُنُ [☆/☆☆//☆☆☆☆]، وَلَهَا ثَلَاثَةُ ضَرْبَبٍ: فَاعِلَاتَانُ [☆/☆☆☆/☆☆☆☆]، فَاعِلَاتُنُ [☆/☆☆☆//☆☆☆☆]، وَفَاعِلُنُ [☆/☆☆☆//☆☆☆☆].

## • السَّرِيعُ:

|                                       |                                |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلُ | بَحْرُ سَرِيعٌ مَالَهُ سَاحِلُ |
|---------------------------------------|--------------------------------|

لُهُ عَرُوضَانِ: الْأُولَى: فَاعِلُنُ [☆/☆//☆☆]، وَضَرْبُهَا ثَلَاثَةُ: فَاعِلَانُ، وَفَاعِلُنُ [☆/☆☆//☆☆☆]، وَفَاعِلُنُ [☆/☆☆//☆☆☆] وَلَهَا ضَرْبَانِ: فَعِلنُ [☆☆//☆☆☆]. فَعِلنُ [☆/☆☆☆].

## • المُنْسَرِحُ:

|                                          |                                      |
|------------------------------------------|--------------------------------------|
| مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُفْتَعِلُ | مُنْسَرِحٌ فِيهِ يُضَرِّبُ الْمَثَلُ |
|------------------------------------------|--------------------------------------|

عَرُوضَهُ: مَفْتَعِلُنُ [☆/☆☆//☆☆☆]، وَلَهَا ضَرْبٌ مُثُلُّهَا.

## • الْخَفِيفُ:

|                                          |                                        |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| فَاعِلَاتُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلَاتُنْ | يَا خَفِيفًا خَفَّتْ بِهِ الْحَرَكَاتُ |
|------------------------------------------|----------------------------------------|

بعض حضرات نے مزید تین بحور کا اضافہ بھی کیا ہے:

|                                            |                                            |         |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|---------|
| مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ فَاعِلاً تُنْ    | مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ فَاعِلاً تُنْ    | القريب  |
| فَاعِلاً تُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ    | فَاعِلاً تُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ    | المشاكل |
| فَاعِلاً تُنْ فَاعِلاً تُنْ مُسْتَفْعِلُنْ | فَاعِلاً تُنْ فَاعِلاً تُنْ مُسْتَفْعِلُنْ | الجديد  |

**البَدِيْهِي:** باب النون کے تحت ”نظری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**بَرَاعَةُ الْاسْتِهْلَالِ:** هي أن يُشير المصنف في ابتداء

تألیفِه قبل الشروع في المسائل بعبارة تدل على المرتب عليه إجمالاً.

(كتاب التعريفات: ٤٧)

= لُه عَرْوَضَتِانِ: الأولى: فاعلاتن [☆//☆/☆]، وضربها مثلها..... والثانية: فاعلن [☆//☆]، ولها ضرب يشبهها.

• المُضارع:

|                       |                         |
|-----------------------|-------------------------|
| مَفَاعِيلُ فَاعِلَاثُ | تُعَدُّ الْمُضَارِعَاتُ |
|-----------------------|-------------------------|

له عروضية واحدة مجزوءة: فاعلاتن [☆/☆//☆]، ولها ضرب واحد مثلها.

• المُقتضب:

|                       |                          |
|-----------------------|--------------------------|
| فَاعِلَاثُ مُفْتَعِلُ | اقْتَضَبْ كَمَا سَأَلُوا |
|-----------------------|--------------------------|

له عروضية واحدة مجزوءة: مفتعلن [☆//☆☆☆]، ولها ضرب واحد مثلها.

• المُجتَثٌ:

|                           |                           |
|---------------------------|---------------------------|
| مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلَاثُ | إِنْ جُثِّتِ الْحَرَكَاتُ |
|---------------------------|---------------------------|

له عروضية واحدة مجزوءة: فاعلاتن [☆/☆//☆☆☆]، وضربها مثلها، (وهذه البحور الثلاثة نادرة جدا).

• المُتقَارِب:

|                               |                                       |
|-------------------------------|---------------------------------------|
| فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ | عَنِ الْمُتَقَارَبِ قَالَ الْخَلِيلُ: |
|-------------------------------|---------------------------------------|

**براعت استهلاك:** مصنف کا ابتدائے کتاب میں مقصود سے پہلے ایسے الفاظ کو ذکر کرنا جو سرسری طور پر اصل مضمون کی طرف را نمائی کریں۔ (جیسے: ”علم الصیغہ“ کے مصنف نے خطبہ تحریر فرماتے ہوئے لکھا ہے: الحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي بَيَّنَهُ ”تصْرِيفُ“ الْأَحْوَالِ، و ”تَحْفِيفُ“ الْأَثْقَالِ؛ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْهَادِيْنِ إِلَى مَحَاسِنِ الْأَفْعَالِ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ ”المُضَارِّ عِيْنَ“ لَهُ فِي ”الصِّفَاتِ“ وَالْأَعْمَالِ).

**البرهانُ:** هو القياسُ المؤلفُ من اليقينياتِ، سواءً كانت ابتداءً، وهي الضروريات؛ أو بواسطِهِ، وهي النظريات. (كتاب التعريفات: ٣٤) برہان: وہ قیاس ہے جو بلا واسطہ یا بالواسطہ مقدماتِ یقینیہ سے مرکب ہو، اول مقدمات کو ”بدیہیات“ اور ثانی کو ”نظريات“ کہتے ہیں، (جیسے: محمد ﷺ کے رسول ہے، اور ہر اللہ کا رسول واجب الاطاعت ہے؛ تو نتیجہ یہ نکلا کہ: محمد ﷺ واجب الاطاعت ہے)۔ مزید تفصیل باب الصاد میں ”صناعاتِ خمسہ“ اور باب الْمُمِمِ کے تحت ”مقدماتِ یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

### **البسيط والمُركَبُ:** مَا تَأَلَّفَ مِنْ الْجُزَئَيْنِ، أَو الْأَجْزَاءِ،

لہ عروضتان: الأولى: فَعُولَنْ [☆//☆]، و ضربها ثلاثة: فُعُولَنْ [☆//☆/☆]، و فُعُولُ [☆☆☆]، و فَعَلُ [☆☆☆]. والثانية مجزوءة: فَعُلْ، و ضربها مثلها.

- المُتَدَارِكُ: (ويُسمَى المُحدَث)

|                                   |                                  |
|-----------------------------------|----------------------------------|
| فَعِلْنُ فَعُلْنُ فَعُلْنُ فَعُلْ | حَرَكَاتُ الْمُحَدَّثِ تَتَّقَلِ |
|-----------------------------------|----------------------------------|

ولہ عروضان: الأولى: فَعِلنْ [☆//☆☆☆]، او فَاعِلنْ [☆/☆☆☆]، و ضربها مثلها. الثانية مجزوءة: فَاعِلنْ [☆☆☆/☆☆☆]، او فَعُلْنُ [☆☆☆/☆☆☆]، و ضربها مثلها. (ميزان الذهب: ١١٨)

ضدُّ البَسيطِ الْذِي بِمِعْنَى مَا لَا جُزَءَ لَهُ . (دستور ۳/۲۷۶)

**مرکب:** (مقابل بسيط) وہ جسم ہے جو دو یا چند اجزاء سے مرکب ہو۔  
بسیط: وہ شئی ہے جس کا کوئی جزو نہ ہو۔

**بَشَرْطِ الشَّيْءِ:** بشرطِ لاشیٰ اور لا بشرطِ لاشیٰ؛ باب الالف کے تحت ”اعتباراتٍ ثلاثة“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**البَصَرُ:** باب الحاء کے تحت ”حاسه“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**البُطْلَانُ:** باب الباء کے تحت ”باطل“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**بَنَفْسِهِ:** باب الفاء کے تحت ”فی البدیہہ“ کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں۔

**بَيَانُ الْحَالِ:** ہو الذی یکون بدلالةٍ حالِ المتكلّم،

کالسکوتِ فی مَعْرِضِ الْبَيَانِ . (التعریفات الفقهیة: ۴۷)

**بیانِ حال:** وہ بیان ہے جو متکلم کی دلالت حال سے واضح ہو، جیسے بیان کے موقع پر سکوت اختیار کرنا اور یہ قاعدہ ہے کہ: السکوتُ فی محلِّ الْبَيَانِ بیان، جیسے: آپ ﷺ کے زمانے میں لوگ عقد مضاربت کرتے تھے، اور آقا ﷺ نے اس پر سکوت فرمایا، یہ عقد مضاربت کے جواز کی دلیل ہے۔

**البَيْثُ، الْبَيْثُ الْمَقْفَى:** باب الشین کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

# بَابُ التَّاءِ

**التأليف:** هو جعل الأشياء الكثيرة بحيث يطلق عليها اسم واحد، سواء كان بعض أجزائه نسبة إلى البعض بالتقدّم والتأخر أم لا.

(كتاب التعريفات: ٥٢)

**تأليف:** مختلف مصايمن کو بہ اس طور ترتیب دینا کہ تمام پر کسی ایک نام کا اطلاق کیا جاسکے، چاہے وہ مصايمن آپس میں باعتبار تقدّم و تأخیر کے مربوط ہوں یا نہ ہوں۔

**التأویل:** (في الشرع) صرف اللفظ عن معناه الظاهر إلى معنى يحتمله، إذا كان المحتمل الذي يراه موافقاً بالكتاب والسنة، مثل قوله تعالى ﴿يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ﴾ . (١) (كتاب التعريفات: ٥٢)

**تاویل:** لفظ کو اُس کے معنی ظاہر سے معنی محتمل کی طرف پلٹ دینا، به شرط کہ وہ گمان کردہ معنی محتمل کتاب و سنت کے موافق ہو، جیسے: باری تعالیٰ کا فرمان: ﴿يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ﴾ ، وہ جان دار کو مردہ یعنی بے جان سے

(١) الملاحظة: قيل: التأویل مراد التفسير، وقيل: هو الظن بالمراد، والتفسير القطع به؛ فاللفظ المجمل إذا لحقه البيان بدليل ظني كخبر الواحد يسمى مؤولاً، وإذا لحقه البيان بدليل قطعي يسمى مفسراً؛ وقيل: هو أخص من التفسير. (كشاف ١١٩/١)

نکال لاتا ہے، جیسے پرند کو انڈے سے نکالتا ہے۔

### **تَحْرِيفُ الْكَلَامِ**

**تَحْرِيفُ الْكَلَامِ**: تغییرہ عن مواضعہ۔ قالَ السَّيِّدُ: هُوَ تَغْيِيرٌ  
اللَّفْظِ دُونَ الْمَعْنَى۔ قالَ الرَّاغِبُ: هُوَ أَنْ تَجْعَلَهُ عَلَى حَرْفٍ مِنَ  
الْإِحْتِمَالَاتِ يُمْكِنُ حَمْلُهُ عَلَى الْوَجْهِيْنِ، كَمَا حَرَّفُوا النَّصَارَى قَوْلَهُ فِي  
الْإِنْجِيلِ: ”عِيسَىٰ نَبِيٌّ وَأَنَا وَلَدُهُ“ فَجَعَلُوا الْأُولَى ”بَنِي“ وَخَفَفُوا الْلَّامَ فِي  
الثَّانِي۔ (التعريفات الفقهية: ٥٢، خصائص نبوی)

**تحريف کلام:** کلام کو رد و بدل کر کے اصل سے ہٹانا۔ بہ قول علامہ جرجانی: معنی میں تبدیلی کیے بغیر لفظ کو بدلنا۔ بہ قول امام راغب اصفہانی: لفظ کے احتمالات میں سے کسی ایک احتمال (جانب معنی) کو معین کر لینا جس کو دو صورتوں پر محمول کرنا ممکن ہو، جیسے نصاری نے عیسیٰ ﷺ کے بارے میں باری تعالیٰ کے فرمان میں تحریف کر دی ہے، کہ ”نبی“ کے بجائے ”بنی“ کر دیا، ”ولدُهُ“ کے بجائے ”ولَدُتُهُ“ کر دیا۔

**ملحوظہ: تاویل و تحریف کا فرق:** جو صرف عنِ الظَّاهِرِ بِهِ ضرورتِ صارفِ قطعی ہوا اور موافق قواعدِ عربیہ و شرعیہ ہو وہ تاویل ہے؛ ورنہ تحریف۔ (تحفة العلماء ۲/۲۱۰)

**الشَّبَاعِيْنُ:** باب النون کے تحت ”نِسْبٌ ارْبَعَةٌ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الشُّجُرِيَّاتُ:** باب الحمیم کے تحت ”مقدمات یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الثَّحَدُّدِيُّ:** طَلْبُ الْمُعَارَضَةِ عَلَى شَاهِدٍ دَعْوَاهُ۔ (دستور العلماء ۱/۳۱۹)

تحدّی: مددِ عی کا اپنے دعوے پر پیش کردہ دلیل کے خلاف خصم سے۔ دلیل کا مطالبہ کرنا، (جیسے: باری تعالیٰ نے مشرکین سے بے طور تحدی فرمایا: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِّثْلِهِ﴾ اور اگر تم لوگ کچھ خلجان میں ہواں کتاب کی نسبت جو ہم نے نازل فرمائی ہے اپنے بندہ خاص پر تو اچھا پھر تم بنالا و ایک محدود طکڑا جو اس کا ہم پلہ ہو)۔

### **التحریر:** فی اللُّغَةِ: إِكْتَابٌ مَا لَيْسَ فِيهِ حَشُوٌّ وَزِيادَةٌ. وَفِي

العرف: تخلية الكلام عن الحشو والتَّطْوِيلِ۔ (دستور العلماء ۳۱۸/۱)

تحریر: لغوی معنی ایسے مضمون کو لکھوانا جس میں حشو و زیادت نہ ہو۔ اصطلاحی معنی: کلام کو فضول طول دینے والی باتوں سے خالی کرنا، (جیسے صاحب ”تهذیب المتنق“ نے اپنے رسائل کے بابت ”فی تحریر المتنق والکلام“ کہا ہے نہ کہ ”فی تقریر المتنق والکلام“ اور اشارہ کیا ہے کہ میری یہ کتاب حشو و زیادت سے خالی ہے)۔ حشو و زیادت کی تفصیل باب الالف کے تحت ”ایجاز“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

### **تُحْرِيفُ الْكَلَامِ:** اسی باب کے تحت ”تاویل“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

### **التحقیق:** إِثْبَاثُ الْمَسْأَلَةِ بَدْلِيلِهَا. (كتاب التعريفات: ۵۵)

تحقیق: مسئلے کو دلیل کے ذریعے پختہ واضح کرنا، (یعنی پختہ و مدلل کلام)۔

### **التأخیریج:** (هُوَ عَنْدَ النُّحَا) إِيجَادُ وَجْهٍ مُنَاسِبٍ لِلْمَسْأَلَةِ،

او تعليل يخر جها ممما فيها من إشكالي۔ (موسوعة: ۲۲۱)

**تخریج:** (نحوة کے نزدیک)، تخریج مسئلہ: مسئلے کی ایسی مناسب دلیل یا جھٹ بیان کرنا جو مسئلے پر وارد ہونے والے اشکال کو ختم کر دے۔ (مسئلے کو وارد ہونے والے اشکال سے الگ کر دے)۔

**التَّخْرِيجُ:** (عند الفقهاء) استنباطُ أحكام الواقعاتِ التي لم يُعرفْ لأئمَّة المذهبِ آراءً فيها، وذلكَ بالبناء على الأصولِ العامةِ التي بُنيَ عليها الاستنباطُ في المذهبِ۔ (الخلاصة البهية في مذهب الحنفية: ٣٩)

كما قال أبوالبركات في امرأة مطلقة الثلاث: وَلَوْ أَخْبَرَتْ مُطْلَقَةَ الَّثَّلَاثَ بِمُضِيِّ عِدَّتِهِ (أيْ عِدَّةِ الزَّوْجِ الْأَوَّلِ وَعِدَّةِ الزَّوْجِ الْثَّانِي)، وَالْمُدَّةَ تَحْمِلُهُ؛ لَهُ (أيْ لِلزَّوْجِ الْأَوَّلِ) أَنْ يُصَدِّقَهَا إِنْ غَلَبَ عَلَىٰ ظَنِّهِ صِدْقُهَا۔ (كنز الدقائق ص: ١٣٣)

**تخریج:** (فقہا کے نزدیک) ان احوال وواردات کے احکام کا استخراج کرنا جن کی بابت انہم مذہب کی کوئی تحقیق معلوم نہ ہو۔

جیسے: جب زید کی مطلقة ثلاثة نے عمر سے نکاح کیا پھر عمر نے اس کو طلاق دے دی، اور اب یہ عورت دعوی کر رہی ہے کہ: دونوں شوہروں سے میری عدت ختم ہو چکی ہے، اور مدت بھی اتنی ہے کہ اس میں دونوں عدتیں ختم ہو سکتی ہیں، اس سے زوج اول کو عورت کی سچائی کا نظر غالب ہو گیا، تو شوہر کے لیے جائز ہے کہ عورت کی تصدیق کر لے۔ رہی یہ بات کہ کم از کم وہ مدت جس میں دونوں عدتیں ختم ہو سکتی ہو، وہ تکنی ہے؟ حضرت امام ابوحنیفہؓ نے دو مہینہ کی مدت بیان کی ہے؛ لیکن اس کی تخریج میں امام محمد اور حسن بن زید مختلف ہو گئے ہیں: امام محمد کی تخریج یہ

ہے کہ، شوہر نے اول طہر میں طلاق دی ہوا اور پندرہ دن طہر، پانچ دن حیض، پھر ۱۵ دن طہر ۵ دن حیض، پھر ۱۵ دن طہر ۵ دن حیض؛ کل مدت دو مہینے ہوگی۔ جب کہ حسن بن زیاد کی تخریج یہ ہے کہ: شوہر نے آخر طہر میں طلاق دی ہو، اس کے بعد دس دن حیض، ۱۵ دن طہر، پھر دس دن حیض ۱۵ دن طہر، پھر دس دن حیض کی تکمیل سے دو مہینے مکمل ہوں گے۔

**ملاحظہ:** جزئیات کے احکام کا استنباط واستخراج اُن اصولوں پر مبنی ہو گا جن پر مذہب کی بنیاد ہے۔

**تَخْرِيجُ الْحَدِيثِ:** هُوَ عِلْمٌ يَيْحُثُ فِي أَصْوَلٍ وَمَنَاهِجٍ تَيسِّرُ مَعْرِفَتُهَا، أَوْ تَضْمَنَ الْوُصُولُ إِلَى أَمَاكِنِ الْحَدِيثِ وَمُتَابِعَتِهِ وَشَوَاهِدِهِ فِي مَصَادِرِهِ الأُصْلَيَّةِ، أَوْ شِبَهِ الأُصْلَيَّةِ أَوْ غَيْرِ الأُصْلَيَّةِ؛ وَإِلَى درجَةِ الْحَدِيثِ مِنْ حَيْثِ الْقَبُولِ وَالرَّدِّ. (تخریج الحدیث نشأته و منهاجته، بحوالہ حدیث اور فہم حدیث: ۲۶۸)

**فِنِّ تَخْرِيجِ حَدِيثِ:** اُن اصول و قواعد سے بحث کرنا ہے جن کی واقفیت مطلوبہ حدیث تک اور اُس کے متابعات و شواہد تک رسائی کو آسان بناتی ہے، خواہ وہ حدیث کے اصلی مصادر (مثلاً صحاح سنت) میں ہوں یا شبہ اصلی (مثلاً تفسیر القرآن لابن کثیر) یا غیر اصلی (مثلاً مشکاة المفاتیح) میں ہو؛ اور اُن اصول و قواعد سے بھی بحث کرنا ہے جن کی پاسداری سے حدیث کا مقبول یا غیر مقبول ہونا جانا جاتا ہے۔

**ملاحظہ:** مصدر اصلی، شبہ اصلی اور مصدر غیر اصلی کیوضاحت کے لیے ”حدیث اور فہم حدیث“، ص: ۳۶۸ کا مطالعہ فرمائیں۔

**الْتَّخْصِيصُ:** عند النَّحَاةِ عِبَارَةٌ عن تقليل الاشتراك

الحاصل في النَّكَرَاتِ، نحو: رَجُلٌ عَالِمٌ. (كتاب التعريفات ص: ٥٦)  
**التَّخْصِيصُ:** اسماً نكره میں پائے جانے والے اشتراک کو کم کرنا، جیسے:  
 عالم آدمی۔

**الْتَّخْصِيصُ بَعْدَ التَّعْمِيمِ:** تفصيل باب الذال تحت

”ذكر الناص بعد العام“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْتَّخَلُصُ:** باب الشين کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔**الْتَّخْيِيلُ:** هو عبارة عن حصول صورة القضية في الذهن

من غير تردُّد وتجويز<sup>(١)</sup>. (تذهيب التهذيب حاشية شرح تهذيب)  
**الْتَّخْيِيلُ:** ذہن میں کسی نسبت خبری (جملہ خبریہ کی نسبت) کا ایسا تصور آنا  
 کہ ذہن اُس نسبت کے بارے میں نہ ہی لغی و اثبات کے درمیان دائر ہو، اور نہ  
 تو کسی ایک نسبت کے پائے جانے کا فیصلہ کرتا ہو، (ابتداءً ذہن میں آنے والا  
 خیال)۔ خیل، شک اور وہم کی مثال وہم کے بعد آرہی ہے۔

**الشَّكُّ:** هو إدراك النِّسبة مع تردُّد، فيها تجويزُ الجانبيين

على السواء. (أيضاً)

(١) الملاحظة: الإدراك أربعة:

إحسان: وهو إدراك النفس بِواسطة إحدى الحواس الخمس الظاهرة. وتخيل: وهو إدراك النفس بِواسطة الحسن المشتركة. وتوهم: وهو إدراك النفس بِواسطة الوهم. وتعقل: وهو إدراك النفس بِواسطة القوّة العاقلة. الفائدة: قد يُراد بالإدراك إحاطة الشيء بكماله.

(دستور ٤٨، ١)

**شک:** نسبتِ خبری کا وہ علم جس میں ذہنِ نفی و اثبات میں دائر ہو، یعنی دونوں پہلو برابر ہوں (کہ ذہن کسی ایک کافی صلہ نہ کر پائے)۔

**الوَهْمُ:** تصوّرِ النسبةِ معَ رجحانِ جانبِ مخالفِها، فهوَ الإدراكُ المرجوحُ. (أيضاً)

**وَهْم:** نسبتِ خبری میں جانبِ راجح کے بال مقابلِ دل میں آنے والا (مرجوح) خیال اور احتمال۔

ملاحظہ: الحاصل! تردُّد کے بغیر صرف حصولِ صورة فی الذہن ہوتا تو ”تخیل“، ہے، حصولِ صورة کے بعد اگر تردُّدِ الواقع ہوا اور جانبین مساوی ہوتا تو وہ ”شک“ ہے، اور اگر مساوی نہ ہوتا تو جانبِ راجح کو ”ظن غالب“، اور مرجوح کو ”وَهْم“ کہتے ہیں، جیسے: احمد کے حاجی ہونے کے بارے میں محض خیال آیا، یہ ”تخیل“ ہے، پھر ذہن اُس کے حاجی ہونے اور حاجی نہ ہونے کے بارے میں متعدد ہو گیا یہ ”شک“ ہے، اس کے بعد کسی قرینے سے اُس کے حاجی ہونے کی جہت راجح ہو گئی تو وہ ”ظن غالب“ ہے، اور حاجی نہ ہونے کی جہت ”وَهْم“ کہلاتے گی۔

**الْتَّدَاخُلُ:** عبارۃ عن دخول شيءٍ في شيءٍ آخر بلا زیادةٍ حجمٍ ومقدارٍ. (كتاب التعريفات: ٤٠ ب)

**تدخل:** ایک شئی کا دوسرا میں مل کر ایسا جذب ہونا کہ دونوں اشارہ حسیہ میں بھی متعدد ہو جائیں اور حجم میں بھی، (یعنی دونوں کی مجموعی جسامت وہی رہے جو ایک کی تھی)۔

**الْخُلُولُ:** هو اختصاصٌ شيءٍ بشيءٍ بحيث تكون الإشارة

إلى أحدهما عين الإشارة إلى الآخر. (كتاب اصطلاحات الفنون ٤٧٧/١) حلول: دوچیزوں میں ایسی خصوصیت کا ہونا کہ کسی ایک کی طرف اشارہ کرنا بعینہ دوسرے کی طرف اشارہ کرنا ہو، (جن میں سے ایک دوسری کے لیے صفت بن سکے، جیسے سیاہی کو کپڑے کے ساتھ ایسی خصوصیت ہے کہ جس کی وجہ سے سیاہی کو صفت بنا کر یوں کہہ سکتے ہیں کہ: سیاہ کپڑا۔ حلول کی دو فرمیں ہیں: حلول طریقی، حلول سریانی؛ تفصیل "معین الفسلفہ" میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْتَّدْقِيقُ:** فِي الْلُّغَةِ: بارِيك نَمُودَنَ، وَفِي الْاَصْطِلَاحِ: إِثْبَاثُ الْمَسْأَلَةِ بِدَلَيلٍ دَقِيقٍ يَصِلُ النَّاظِرُ إِلَيْهِ بِدِقَّةِ النَّظَرِ لِدِقَّةِ طَرِيقَهِ، وَلَا حِيَاجَهُ إِلَى دَلَيلٍ آخَرَ۔ (دستور العلماء ٣٢٥/١) تدقیق: لغوی معنی: باریک بنی، اصطلاحی معنی: مسئلے کو کسی ایسی دقيق دلیل سے ثابت کرنا جہاں تک ناظر (دلیل پیش کرنے والا) کی رسائی دقت نظر (باریک بنی) سے ہوئی ہو؛ چاہے وہ دقت طریقہ استدلال کے دقيق ہونے کی وجہ سے ہو یا اور دوسری دلیل کے محتاج ہونے کی بنا پر ہو۔

**الْتَّرَادُفُ:** فِي الْلُّغَةِ: رُكُوبُ أَحَدِ الشَّخْصَيْنِ خَلْفَ الْآخِرِ۔ وَفِي الْاَصْطِلَاحِ: تَكْثُرُ الْلَّفْظُ مَعَ اِتْحَادِ الْمَعْنَى الْمَوْضُوعِ لَهُ فَكَانَ الْلَّفْظَيْنِ رَأِكَبَانِ، أَحَدُهُمَا خَلْفَ الْآخِرِ عَلَى مَرْكِبٍ وَاحِدٍ، وَهُوَ الْمَعْنَى۔ (دستور العلماء ٣٣١/١)

ترادف: لغوی معنی: ایک کا دوسرے کے پیچھے سوار ہونا۔ اصطلاحی معنی:

معنی موضوع لہ کے ایک ہوتے ہوئے الفاظ کا زیادہ ہونا، گویا دونوں لفظ ایک ہی سواری پر یکے بعد دیگرے سوار ہیں۔

**التَّرْجِمَةُ:** باب العین کے تحت ”عبارت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**تَرْجِمَةُ الْبَابِ:** باب العین کے تحت ”عبارت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْتَّرْجِيْحُ بِلَا مُرْجَحٍ:** فضل أحد المثلين على الآخر

بنفسه بلا مرجح۔ (دستور العلماء/۱۹۸)

ترجیح بلا مرجح: دو ہم پلے چیزوں میں سے ایک کو بلا مرجح (دلیل و قرینہ) دوسرے پر فوقیت دینا، یعنی بلا وجہ فوقیت دینا۔

**الْتَّرَصِيْ وَالْتَّرَحُّمُ:** یعنی رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَرَحْمَةُ اللَّهِ، لفظیں؛

وَفِي الأذْكَارِ لِإِلَامِ النَّوَوَى: وَيَسْتَحْبُ التَّرَضِيُّ وَالتَّرَحُّمُ عَلَى الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ -رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ-، فَمَنْ بَعْدَهُمْ مِنْ الْعُلَمَاءِ وَالْعُبَادِ وَسَائِرِ الْأَخْيَارِ؛ فَيُقَالُ: رَضِيَ اللَّهُ، أَوْ رَحْمَةُ اللَّهِ، أَوْ نَحُوْ ذَالِكَ.

وَأَمَّا مَا قَالَهُ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ إِنَّ قَوْلَهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، مَخْصُوصٌ بِالصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ؛ وَيُقَالُ فِي غَيْرِهِمْ: رَحْمَةُ اللَّهِ فَقْطُ، فَلَيْسَ كَمَا قَالَ! وَلَا يُوَافِقُ عَلَيْهِ؛ بل الصَّحِيحُ الذِّي عَلَيْهِ الْجُمْهُورُ إِسْتِحْبَابُهُ، وَدَلَائِلُهُ أَكْثُرُ مِنْ أَنْ تُتْحَصَّى۔ (دستور العلماء/۳۲۷)

ترضی: رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ کہنا، ترحم: رَحْمَةُ اللَّهِ کہنا۔ امام نووی فرماتے ہیں کہ: صحابہ، تابعین اور ان کے مابعد والے علماء، عابدین اور تمام نیک لوگوں پر

ترضی و ترُحُم مستحب ہے۔ پس رضی اللہ عنہ، رحمہ اللہ یا اس جیسے الفاظ (بے طورِ دعا) کہے جاسکتے ہیں۔

ہاں! بعض حضرات نے جو یہ کہا ہے کہ رضی اللہ صاحبہ کے ساتھ مخصوص ہے، اور ان کے علاوہ تمام لوگوں پر صرف رحمہ اللہ کہا جائے گا، یہ بات ٹھیک نہیں ہے، اور نہ تو اس پر اتفاق ہے؛ بلکہ صحیح قول۔ جس پر جمہور متفق ہیں۔ پہلا ہے جس کے دلائل بے شمار ہیں۔

### **الْتَّرْكِيبُ:** جمعُ الْحُرُوفِ الْبَسيطَةِ وَنَظَمُهَا لِتَكُونَ كَلْمَةً.

(كتاب التعريفات: ۵۸)

ترکیب: حروف بسطیہ (غیر مرکبہ) کو جوڑنا اور ترتیب دینا؛ تاکہ ایک کلمہ ہو جائیں۔

**التَّسَامُحُ:** هُوَ أَنْ لَا يُعْلَمُ الْغَرْضُ مِنَ الْكَلَامِ، وَيَحْتَاجُ فِي فَهْمِهِ إِلَى تَقْدِيرٍ لِفَظٍ آخَرَ، (كتاب التعريفات: ۵۹)، نحو قول صاحب المنار: والأداءُ أَنْوَاعٌ: كامِل، وقاصر، وما هُوَ شَبِيهٌ بالقَضَاء؛ قال الشَّارِح: وفي هذا التَّقْسِيمُ مُسَامَحةً؛ لأنَّ الْأَقْسَامَ لَا تَقَابُلُ فِيمَا بَيْنَهَا، وَيَنْبَغِي أَنْ يَقُولُ: والأداءُ أَنْوَاعٌ: أداءً مَحْضٌ -وهوَ نَوْعًا: كامِل، وقاصر-؛ وأداءً هُوَ شَبِيهٌ بالقَضَاء. (نور الأنوار ص: ۳۶)

تسامح: متکلم کے کلام کا مطلب صاف معلوم نہ ہو، اور کلام کو سمجھنے کے لیے دوسرے لفظ کو مقدمہ رہانا ضروری ہو، جیسے اور پر کی مثال میں أداءً مَحْضٌ -وهوَ نَوْعًا: کو ماننا ضروری ہے۔

**التَّسَامُحُ**: (فِي عَرْفِ الْعُلَمَاءِ) إِسْتِعْمَالُ الْلَّفْظِ فِي غَيْرِ حَقِيقَتِهِ بِلاَ قَصْدٍ عَلَاقَةٌ مَقْبُولَةٌ وَلَا نُصْبٌ قَرِينَةٌ دَالَّةٌ عَلَيْهِ، اعْتِمَادًا عَلَى ظُهُورِ الْمَعْنَى فِي ذَلِكَ الْمَقَامِ؛ فَوُجُودُ الْعَلَاقَةِ يَمْنَعُ التَّسَامُحَ. (کشاف

(٥٨: التعريفات الفقهية: ٣٣١/٢)

تسامح: (علماء کے عرف میں) کسی لفظ کو معنی غیر حقیقی میں استعمال کرنا، اس اعتماد پر کہ یہاں اس کے معنی واضح ہے، اسی بنابر متكلم اس کے مشہور علاقے کو خاطر میں نہیں لاتا اور نہ ہی کوئی قرینہ بھی رکھتا ہے جو معنی غیر حقیقی پر دال ہو، (حالاں کہ لفظ کو معنی غیر حقیقی میں استعمال کرتے وقت قرینے کا ہونا ضروری ہوتا ہے)۔  
ملحوظہ: اگر ایسے موقع پر متكلم معنی غیر حقیقی پر دلالت کرنے والا کوئی قرینہ رکھے تو تسامح نہ کہلانے گا۔

**التَّسَاوِيٌ**: بَابُ النُّونَ كَتَتْ "تِسْبِ ارْبَعَةٍ" كَضْمِنٍ مِنْ مَلَاحِظِهِ فَمَا يَمْسِ.

**التَّسَاهُلُ**: فِي الْعَبَارَةِ، أَدَاءُ الْلَّفْظِ بِحِيثُ لَا يُدْلِلُ عَلَى الْمَرَادِ

دلالةً صريحةً. (كتاب التعريفات: ٥٨ / التعريفات الفقهية: ٥٦)

تساهل في العبارت: عبارت میں ایسے لفظ کو استعمال کرنا جو مراد پر صراحتاً دلالت نہ کرتا ہو۔

**التَّسْبِيْحُ**: تَنْزِيْهُ الْحَقِّ عَنْ نَقَائِصِ الإِمْكَانِ وَالْحُدُوْثِ.

(دستور العلماء ١/٣٣٥)

تشبيح: حدوث وامكان کے ہر عیب و نقص سے باری تعالیٰ کی تقدیس و پاکی بیان کرنا۔

**الْتَّسَلُّسُ**: باب الدال کے تحت ”دَوْر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْتَّشِبِيهُ**: مشارکہ امر لأمر فی معنی بآدوات معلومة

(لغَضِ)، کقولک: العِلْمُ كَا الْنُورِ فِي الْهَدَايَةِ۔ (جواهر البلاغة: ١٥٦)

تشییہ: ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ کسی وصف خاص میں لاحق کرنا، بشرط کہ یہ مانا (اغراضِ تشییہ میں سے) کسی غرض کے لیے بذریعہ آداتِ تشییہ ہو۔

**المَجَازُ**: هو اللَّفْظُ المستعملُ فِي غَيْرِ مَأْوِعَضِ لُهُ، لِعَلَاقَةٍ مَعَ

قرینةٍ دَالَّةٍ عَلَى عَدْمِ إِرَادَةِ الْمَعْنَى الْأَصْلِيِّ۔

مجاز: وہ لفظ ہے جس کو کسی مناسبت سے اپنے معنی وضعی کے علاوہ کسی اور مفہوم میں استعمال کیا جائے، بشرط کہ معنی اصلی کو مراد نہ لینے پر دلالت کرنے والا کوئی قرینہ بھی ہو۔

الملاحظة: العلاقة بين المعنى الحَقِيقِيِّ والمعنى المَجازِيِّ قد تكون المُشاَبَهَةُ، وقد تكون غيرها؛ فإذا كانت المُشاَبَهَةُ فهو استعارَةً، ( نحو: رأيْتُ أَسْدًا يُخاطِبُ النَّاسَ)، وإلا فهو ”مجازٌ مُرْسَلٌ“۔ ( نحو:

قوله تعالى: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابَعَهُمْ فِي آذَانِهِم﴾۔ (جواهر البلاغة: ١٧٧)

ملاحظہ: لفظ کے معنی حَقِيقِی اور معنی مجازی کے درمیان کبھی تشییہ کی مناسبت ہوتی ہے، جس کو ”استعارَة“ کہتے ہیں، جیسے: میں نے شیر (مثلاً سلیمان) کو دیکھا کہ جو لوگوں سے گفتگو کر رہا تھا۔ اور کبھی (تشییہ کے علاوہ) کوئی دوسری مناسبت ہوتی ہے اُس کو ”مجازٌ مُرْسَلٌ“ کہا جاتا ہے، جیسے باری تعالیٰ کافرمان: ”وَهُنَّا سُلْطَانٌ لِيَتَ ہیں اپنی انگلیاں اپنے کانوں میں“، اس جگہ انگلی بول کر انگلی کا جوڑ مراد لیا ہے)۔

مجاز مرسل کے علاقوں کی تفصیل باب الکمیم کے تحت ”مجاز مرسل“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

### الْكَنَاءِ: لفظ أطلق وأريد به لازم معناه مع قرينة لاتمنع من

إرادة المعنى الأصليّ، نحو: زيد طویل النِّجَادِ. (جواهر البلاغة: ٢٠٦) کنایہ: وہ لفظ ہے جس کے معنی اصلی کو مراد لینے کے جواز پر قرینے کے ہوتے ہوئے کسی لازمی معنی کو مراد لینا، جیسے: طویل النِّجَادِ، دراز قد۔ (اور جیسے میاں بیوی کے درمیان جھگڑے کے وقت شوہر عورت سے ”اعتدی“ (حیض یا اللہ کی نعمتوں کو) شمار کر لے! وغیرہ الفاظ کنایہ کو استعمال کرتا ہے)۔

پہلی مثال میں زید طویل النِّجَادِ میں زید کے توارکے لمبے پر تلاوا لا ہونے سے یہ لازم آتا ہے کہ، وہ دراز قد بھی ہوگا، اور جو دراز قد ہوگا وہ بڑا دلیر و بہادر ہوگا؛ اس جگہ طویل النِّجَادِ کا معنی حقیقی (واقعی توارکے لمبے پر تلاوا لا ہونا) اور معنی مجازی (رجل شجاع) دونوں مراد لیے جاسکتے ہیں۔

الملاحظة: أن الفرق بين الكنایة والمجاز: صحة إرادة المعنى

الأصليّ في الكنایة دون المجاز، فإنَّهُ يُنافي ذلك. (جواهر البلاغة: ٢٠٦) کنایہ اور مجاز کے درمیان فرق: مجاز میں معنی حقیقی کو مراد لینا جائز نہیں ہے، جب کہ کنایہ میں معنی حقیقی کو مراد لینا جائز ہے (۱)۔

(۱) تشییه، مجاز اور کنایہ کی تعریفات اور ان میں باہمی فرق سمجھنا دشوار سا ہے؛ لیکن چوں کہ جگہ جگہ اس کا تذکرہ آتا رہتا ہے، اور مجاز مرسل اور استعارہ وغیرہ بھی انھیں کے قبیل سے ہیں؛ لہذا ان کا سمجھنا ضروری ہے، اس کو سمجھنے کے لیے بے طور مقدمہ دو بالوں کا جاننا ضروری ہے:

[۱] یہ تینوں قسمیں مناطقہ کی دلالت التزامی کے قبیل سے ہیں، جیسا کہ صاحب مختصر المعانی کی عبارت سے معلوم ہوتا ہے: ثم اللفظ المراد به لازم مواضع له إن قامت القرينة على عدم إرادته، فمجاز ..... جس کے لیے پہلے دلالت اور اس کی قسموں کو سمجھ لیں۔

دلالت کہتے ہیں: کسی چیز کا اس طور پر ہونا کہ اس کے جاننے سے دوسری چیز کا علم ہو۔

اب اس لفظ کی دلالت یا تو پورے معنی موضوع لئے پڑھوگی، جیسے: انسان کی دلالت حیوان ناطق پر، یہ دلالت مطابقی ہے۔ یا معنی موضوع لئے کے جز پڑھوگی، جیسے: انسان کی دلالت صرف حیوان پر یا صرف ناطق پر، یہ دلالت تضمنی ہے۔ یا تو اس لفظ سے معنی موضوع لئے کے علاوہ کسی اور لازمی معنی کو مراد لیا گیا ہو، جیسے: انسان بول کر رضاہک مراد لینا، یا اسد (شیر) بول کر زید مراد لینا، یہ دلالت التزامی ہے۔ گویا دلالت التزامی میں لفظ بول کر موضع لئے (معنی موضوع لئے) کے علاوہ معنی لازمی کو مراد لیا جاتا ہے، اب اگر معنی موضوع لئے کے مراد نہ لینے پر کوئی قرینہ بھی موجود ہو تو وہ ”کناہی“ ہے؛ ورنہ تو ”مجاز“ ہے۔ پھر مجاز میں اگر معنی موضوع لئے اور معنی مستعمل فیہ کے درمیان تشبیہ کا علاقہ ہے، تو اسے ”استعارہ“ کہتے ہیں۔

[۲] یہ تینوں چیزیں بلاغت کے علم بیان سے تعلق رکھتی ہیں: کیوں کہ اصطلاح میں علم بیان نام ہے اُن اصول اور قواعد کا جو ایک معنی کو چندرا یسے طریقوں (تشبیہ، مجاز، کناہی) کے ذریعے تعبیر کرنے کا ڈھنگ سکھائے، جس میں سے بعض دوسرے بعض سے معنی مرادی پر دلالت کرنے میں بہ حیثیت وضاحت مختلف ہوں، جیسے: اگر ”زید کا سخن ہونا“ بتانا مقصود ہے، تو کبھی اُسے بہ طریق تشبیہ زید کحاتم = (زید حاتم کی طرح سخن ہے) کہا جاتا ہے، اور کبھی بہ طریق مجاز رأیت بحرًا فی دارِ سعد (میں نے سعد کے گھر میں ایک سمندر (طلحہ) کو دیکھا)، اور کبھی بہ طریق کناہی زید کثیر الرماد (زید چوہہ کی زیادہ را کھو والا ہے) کہا جاتا ہے۔

ان تینوں مثالوں سے یہ واضح ہوتا ہے کہ: تشبیہ کی مثال ”زید کحاتم“ میں حاتم اپنے اصلی معنی (ذات حاتم) میں مستعمل ہے، جب کہ مجاز کی مثال میں بحر (سمندر) اور کناہی کی مثال میں کثیر الرماد (زیادہ را کھو والا ہونا) اپنے اصلی معنوں میں مستعمل نہیں ہیں۔ ہاں! مجاز اور کناہی کے درمیان یہ فرق ہوتا ہے کہ، مجاز کی مثال میں بحر (سمندر) کا حقیقی معنی مراد نہیں لیے جاسکتے، اس قرینے سے کہ سعد =

مجاز یا تولفظ میں ہوگا، یا نسبت میں ہوگا، اور معنی موضوع لہ و معنی مستعمل فیہ میں تشبیہ کا علاقہ ہوگا یا غیر تشبیہ کا؟ ان امور کو دیکھتے ہوئے مجاز کی چار قسمیں ہیں: استعارہ، مجاز مرسل؛ استعارہ تمثیلیہ، مجاز مرکب مرسل۔

**الاستعارة**: هي استعمالُ اللفظِ في غيرِ مَوْضِعٍ لِهِ لعلاقة المشابهة بينَ المعنى المنقولِ عنهُ، والمعنى المستعملُ فيهِ، معَ قرينةٍ صارفةٍ عن إرادةِ المعنى الأصليّ.

والاستعارۃُ لیستُ إلا تشبیهاً مختصراً؛ لكنها أبلغُ منهُ، كقولك: رأیتُأسداً في المدرسةِ، فأصلُ هذه الاستعارةِ: رأیتُ رجلاً شجاعاً كالأسدِ في المدرسةِ، فُحذفتِ المشبهَ (رجلًا)، والأداةُ (الكاف)، ووجهُ الشبهِ (الشجاعةُ)، وألحقتُهُ بقرينةِ المدرسةِ، لتدلّ على أنك تريدين بالأسدِ شجاعاً.

وأركانهُ ثلاثةُ: مستعارٌ منهُ، وهو المشبهُ بهِ؛ مستعارٌ لهُ، وهو المشبهُ؛ ومستعارٌ، وهو اللفظُ المنقولُ. (جواهر البلاغة: ۱۸۳)

استعارہ: وہ مجاز ہے جس میں لفظ کو معنی موضوع لہ کے علاوہ میں استعمال کیا گیا ہو، حقیقی اور مجازی معنی کے درمیان معنوی طور پر (مشابہت کے) ربط کی

= کے گھر میں سمندر نہیں سما سکتا، جب کہ کنایہ کی مثال میں کثیر الرماد کے اصلی معنی بھی مراد لیے جاسکتے ہیں، کہ واقعی زید کے گھر میں را کھڑا زیادہ ہو۔

علم معانی میں تین چیزوں کو بیان کرنا مقصود ہوتا ہے: استعارہ، مجاز اور کنایہ، لیکن استعارہ کو سمجھنے کے لیے تشبیہ کا سمجھنا ضروری ہے، بہ ایں وجہ "علم بیان" میں طرد اللباب تشبیہ سے بھی بحث کی جاتی ہے۔

وجہ سے؛ بہ شرطے کہ معنی اصلی کو مراد لینے سے باز رکھنے والا کوئی قرینہ بھی ہو۔  
 فائدہ: استعارہ درحقیقت مختصر تشبیہ ہے جو تشبیہ سے بلغ تر ہے، جیسے:  
 رأیتْ أَسْدًا فِي الْمَدْرَسَةِ، كَهِ إِسْ كَيْ أَصْلُ: رَأَيْتْ رَجُلًا شَجَاعًا كَالْأَسْدِ  
 فِي الْمَدْرَسَةِ ہے، جس میں رجلًا مشبّه، کافِ أَدَاتِ شَبَهٍ اور شجاعت وَجْهٌ شَبَهٍ کو  
 حذف کر دیا گیا ہے، اور لفظِ اسد سے (بجائے حیوانِ مفترس کے) رجلِ شجاع  
 مراد ہے، اس کا قرینہ: فِي الْمَدْرَسَةِ ہے۔

استعارے کے ارکان تین ہیں: مُسْتَعَارٌ مِنْهُ یعنی مشبّه بہ، مُسْتَعَارٌ لَهُ یعنی  
 مشبّه اور مُسْتَعَارٌ لَغْظِي منقول۔

### **المَحَازِّ المُرْسَلُ**

هو الْكَلْمَةُ الْمُسْتَعْمَلُّ قَصْدًا فِي غَيْرِ  
 مَعْنَاهَا الْأَصْلِيِّ، لِمُلاَحِظَةِ عَلَاقَةِ غَيْرِ الْمُشَابِهَةِ، مَعَ قَرِينَةِ دَالَّةٍ عَلَى  
 عَدْمِ إِرَادَةِ الْمَعْنَى الْأَصْلِيِّ، نَحْوَ: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ﴾ [أَيْ أَنَّا مُلِهِّمْ]  
 في آذانِهِمْ﴾۔ (جواهر: ۱۷۸)

مجازِ مرسل: وہ کلمہ ہے جو بالقصد معنی وضی کے علاوہ کسی دوسرے معنی  
 میں استعمال کیا گیا ہو، تشبیہ کے علاوہ کسی اور مناسبت (گُلیت و جزئیت، سپیت  
 و مسپیت) کی وجہ سے، بہ شرطے کہ وہاں پر معنی اصلی کو مراد لینے سے مانع کوئی  
 قرینہ بھی ہو، جیسے: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ﴾ [أَيْ أَنَّا مُلِهِّمْ] في آذانِهِمْ دیتے  
 ہیں انگلیاں (اوپر کے پوروں کو) اپنے کانوں میں مارے کڑک کے موت کے  
 ڈر سے۔ (مجازِ مرسل کے علاقے: بابِ الْمُسَمِّ کے تحت ”مجاز“ کے ضمن میں ملاحظہ  
 فرمائیں)۔

**الاستعارة التمثيلية:** هو تركيب استعمل في غير موضع له لعلاقة المشابهة مع قرينة مانعة من إرادة معناه الأصلي، بحيث يكون كل من المشبه والمشبه به هيأة متزرعة من متعدد، وذلك بآن تشبه إحدى صورتين متزعين من أمرتين أو أمور بآخر، ثم تدخل المشبه في صورة المشبه بها مبالغة في التشبيه، نحو: إنني أراك تقدم رجلاً وتؤخر أخرى، يضرب لمن يتزدد في أمر فتارةً يقديم وتارةً يحجم. (جواهر: ١٩٥)

استعارة تمثيلية: وہ جملہ ہے جو بہ وجہ مشابہت، معنی موضوع لہ کے علاوہ میں استعمال کیا گیا ہو، معنی اصلی کو مراد لینے سے مانع قرینے کے ساتھ، بہ ایں طور کہ مشبه مشبه بہ میں سے ہر ایک، دو یا چند چیزوں سے حاصل ہونے والی ہیئت ہو، جیسے: کسی کام میں تردد کرنے والے کو کہا جائے: إنني أراك تقدم رجلاً وتؤخر أخرى: میں تجھے دیکھ رہا ہوں کہ تو ایک قدم آگے بڑھاتا ہے اور دوسرا پیچھے ہٹاتا ہے!۔ (یہاں ہیئت المتردِدِ في امرِ هلْ يفعله أَمْ لَا؟ مشبه ہے اور ہیئت المتردِدِ في الدخول: المقدُّمُ رجله تارَةً والمُؤَخِّرُ تارَةً مشبه بہ ہے، اور علاقہ ”حیرت“ ہے)۔

### **المجاز المركب المرسل:** هو الكلام المستعمل في

غير المعنى الذي وضع له، لعلاقة غير المشابهة، مع قرينة مانعة من إرادة معناه الأصلي، ويقع أولاً في المركبات الخبرية المستعملة في الإنشاء وعكسه - لأغراض كثيرة منها: التحسُّر، وإظهار التأسُّف،

كما في قول الشاعر:

|                        |                             |
|------------------------|-----------------------------|
| ذهب الصبا وتولت الأيام | فعلى الصبا وعلى الزمان سلام |
|------------------------|-----------------------------|

فإنه ( وإن كان خبراً في أصل وضعه؛ إلا أنه ) في هذا المقام مستعملٌ في إنشاء التحسير والتحزن على مافاتَ من الشَّبابِ، والقرينة على ذلك الشطُر الثاني . (جوهر: ١٩٤)

مجازٌ مرسلٌ مركبٌ: وَهُجْمَلَهُ هِيَ جُو بِغَيْرِ تَشْبِيهٍ كَمَعْنَى مَوْضِعِ لَهُ كَعِلاَوْهُ مِنْ اسْتِعْمَالٍ كَيَاً گِيَا هُوَ، مَعْنَى اصْلِي كَوْمَرَادِ لِيْنَهُ سَانِعٌ قَرِينَهُ كَسَاتِحَهُ، مَثَلًاً: جُمْلَهُ خَبَرِيَّهُ كَمَعْنَى اِنْشَاءِ كَلَامِيَّهُ اِنْشَائِيَّهُ كَمَعْنَى خَبَرِهِ كَلَامِيَّهُ اِنْشَائِيَّهُ لِيَهُ اسْتِعْمَالٍ كَرَنَا كَسِيَّ مَخْصُوصٍ غَرْضٍ كَيِّفَهُ سَيِّسَ، جَيِّسَ: كَفِ اِفْسُوسٍ مَلَتْهُ شَاعِرٌ كَأَقْوَلَ:

|                        |                             |
|------------------------|-----------------------------|
| ذهب الصبا وتولت الأيام | فعلى الصبا وعلى الزمان سلام |
|------------------------|-----------------------------|

(ہے رے!) پچپنا ختم ہو گیا اور زمانہ شباب نے پیٹھ پھرائی۔ (اے) لڑکپن اور جوانی! تم پر سلام ہو۔ یہ جملہ وضعًا خبر ہے؛ لیکن اس موقع پر معنی انشاء کے لیے مستعمل ہے؛ کیوں کہ شاعر گذرے ہوئے لڑکپن اور جوانی کے زمانے پر اظہارِ افسوس کر رہا ہے، جس پر قرینہ دوسرا مصرع ہے۔

**الشخص**: بَابُ الشَّيْنِ كَتَحْتَ "شَخْصٍ" كَضْمَنٍ مِنْ مَلَاحِظَهِ فَرَمَيْتَـ

**التصحيف**: أَنْ يُقْرَأَ الشَّيْءُ عَلَى خِلَافِ مَا أَرَادَ كَاتِبُهُ، أَوْ

على ما اصطَلحُوا عليهِ . (كتاب التعريفات: ٦١)

تصحيف: كلامِ كُو صاحِبِ كلامِ يا اهليِ اصطلاحِ کی مراد کے برخلافِ پڑھنا۔

**التصور**: أَعْلَمُ! أَنَا إِذَا تَصَوَّرْنَا الشَّيْءَ كَالإِنْسَانِ بِالذَّاتِيَّاتِ،

كالحيوان والناطق؛ فإما أن تكون مرآة لملائحة ذلك الشيء، أو قطع النظر عن مرآيتها، فال الأول: هو العلم بالكتاب، والثاني: هو العلم بكتبه، ومنه تمثل نفس الشيء في الذهن.

وإذا تصورنا الشيء كإنسان بالعراضيات، كالضاحك فإما أن تكون مرآة لملائحة ذلك الشيء، أو قطع النظر عن مرآيتها، فال الأول: هو العلم بالوجه، والثاني: هو العلم بوجهه. (سلم العلوم مع حاشيه إنطاق العلوم) تصور كي چار فسمیں ہیں: تصور بالکنة، تصور بکنه، تصور بالوجه، تصور بوجه۔

مان لیجیے کہ، جب ہم کسی شئ (ذات) مثلاً انسان کا تصور اُس کے ذاتیات (جنس و فعل) مثلاً حیوان ناطق سے کریں، تو (یہ تصور دو حال سے خالی نہیں:) یا تو یہ ذاتیات اُس کے حصول علم کا ذریعہ ہوں گی یا اُن کا آله علم ہونا پیش نظر نہ ہوگا (مثلاً کوئی شخص حیوان ناطق کا ذریعہ بنائے بغیر انسان کو کسی اور طریقہ سے جان لے، جیسے اس پر نظر پڑی اور ساتھ ہی اس کی ذاتیات بھی سمجھ میں آگئیں)..... پہلی صورت "تصور بالکنة" ہے، اور دوسری صورت "تصور بکنه" ہے۔

اور جب ہم کسی شئ (ذات) مثلاً انسان کا تصور اُس کے عراضیات مثلاً ضاحك سے کریں، تو (یہ تصور دو حال سے خالی نہیں:) یا تو یہ عراضیات اُس شئ کے حصول علم کا ذریعہ ہوں گی یا اُن کا آله علم ہونا پیش نظر نہ ہوگا..... پہلی صورت "تصور بالوجه" ہے اور دوسری صورت "تصور بوجه" ہے (۱)۔

---

(۱) کسی بھی چیز کا تصور یا تو ذاتیات کے ذریعے کیا جائے گا یا عراضیات کے ذریعے۔ پھر ہر صورت میں ان ذاتیات اور عراضیات کو علم کا ذریعہ بنایا جائے گا یا نہیں؟ پس کل چار صورتیں ہوں گی:

**ملاحظہ:** علم بالکنة اور بالوجه میں باع برائے استعانت ہے جب کہ بکنہہ اور بوجہہ میں باع برائے مصاحبۃ ہے۔

**التصوُّفُ:** تَجْرِيدُ الْقَلْبِ لِلَّهِ تَعَالَى، وَاحْتِقارُ مَا سِوَى اللَّهِ

تعالیٰ۔ (دستور العلماء ۳۳۹/۱)

**تصوف:** ماسوی اللہ کو حقیر (ہیچ) سمجھتے ہوئے خانہ دل کو اللہ تعالیٰ کی یاد کے لیے پاک کر لینا۔

**تصوُّر بالگُنُه:** کسی چیز کو اس کی ذاتیات کے ذریعے جانا۔ =

**بالفاظ دیگر:** معِّرف، معِّرف کی حقیقت ہو اور حصول علم کا ذریعہ بھی ہو، جیسے: انسان کے تصور کے لیے "حیوان ناطق" کو ذریعہ بنائیں۔

**تصوُّر بگُنُه:** کسی چیز کو اس کی ذاتیات کے ساتھ جانا۔

**بالفاظ دیگر:** معِّرف معِّرف کی حقیقت تو ہو؛ لیکن حصول علم کا ذریعہ نہ ہو، جیسے: انسان کے تصور کے لیے "حیوان ناطق" کو ذریعہ نہ ملے، لیکن اس سے حصول علم کا ذریعہ نہ بنائیں۔

**تصوُّر بالوجه:** کسی چیز کو اس کی عرضیات کے ذریعے جانا۔

**بالفاظ دیگر:** معِّرف معِّرف کی حقیقت نہ ہو؛ لیکن حصول علم کا ذریعہ ہو، جیسے: انسان کے تصور کے لیے "ضاحک" کو تصور کریں، اور انسان کے حصول علم کا ذریعہ بھی بنائیں۔

**تصوُّر بوجہہ:** کسی چیز کو اس کی عرضیات کے ساتھ جانا۔

**بالفاظ دیگر:** معِّرف معِّرف کی نہ حقیقت ہو اور نہ ہی حصول علم کا ذریعہ بھی ہو، جیسے: انسان کے تصور کے لیے "ضاحک" تصور کریں؛ لیکن حصول علم کا ذریعہ نہ بنائیں۔ (ملخص من شروح سلم العلوم)

**ملحوظہ:** ذات باری تعالیٰ کا تصور: بالکنة اور بکنہہ ممکن نہیں؛ اس لیے کہ وہ ذات بسیط ہے اس کی ذاتیات نہیں۔ ہاں اس کا تصور: بالوجه یا بوجہہ ممکن ہے اور ممدوح بھی؛ بلکہ معرفت الہی میں معین ہے اور وصول الی اللہ کا اہم ذریعہ ہے، بایں طور پر کہ اس کی عرضیات یعنی صفات میں غور و خوض کیا جائے۔

**التَّضَادُ:** كَوْنُ الشَّيْئَيْنِ الْوُجُودِيَّيْنِ مُتَقَابِلِيْنِ بِحِيثُ لَا يَكُونُ تَعْقُلُ كُلِّ مِنْهُمَا بِالْقِيَاسِ إِلَى الْآخِرِ كَمَا بَيْنَ السَّوَادِ وَالْبَيْاضِ . (دستور العلماء ۳۵۹/۱)

تقابلي تضاد: دو وجودی چیزوں کا باہم اس طور پر مقابل ہونا کہ ان میں سے ہر ایک کا سمجھنا دوسرے پر موقوف نہ ہو، جیسے: سیاہی اور سفیدی۔

**التَّضْمِينُ:** (في النحو) أعلمُ أَنَّ الفِعلَ إِذَا كَانَ بِمَعْنَى فَعْلٍ آخَرَ وَكَانَ أَحَدُهُمَا يَتَعَدَّى بِحِرْفٍ، وَالآخْرُ بَآخَرَ، فَإِنَّ الْعَرَبَ قَدْ تَسْتَسِعُ فَتَوَقِّعُ أَحَدُ الْحَرَفَيْنِ مَوْقَعَ صَاحِبِهِ، إِيذَا نَأَيْنَا بِأَنَّ الفِعلَ فِي مَعْنَى ذَلِكَ الْآخِرِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿أَحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ﴾، فالرَّفَثُ هُنَّا فِي مَعْنَى الْإِفْضَاءِ . (موسوعة النحو والصرف والاعراب)

تضمين: جہاں ایک فعل کو (مجازاً) کسی دوسرے فعل کے معنی میں استعمال کیا جائے، حالاں کہ دونوں فعلوں کے صلے الگ الگ ہوں، تو ایسے موقع میں اہل عرب وسعت سے کام لیتے ہیں، چنانچہ ایک فعل کے صلہ میں دوسرے فعل کے صلہ (حرف جر) کو استعمال کرتے ہوئے اشارہ کرتے ہیں کہ، فعل مذکور دوسرے فعل کے معنی میں مستعمل ہے، جیسے: باری تعالیٰ کافرمان: ”روزہ کی شب میں اپنی بیبیوں سے مشغول ہونا حلال کر دیا گیا ہے“، آیت بالا میں رَفَث (فی کلامہ: فَخَشَّ گوئی کرنا) کو الْإِفْضَاءُ الیه: به معنی پہنچنا، کے معنی میں استعمال کیا گیا ہے، اور قریبہ لفظِ الی ہے۔

**خلاصة کلام:** کسی فعل یا شبه فعل کے ساتھ دوسرے فعل یا شبه فعل کے معنی کو

ملحوظ ماننا جس پر متعلقاتِ فعل یا شہرِ فعل دلالت کر رہے ہوں۔

**التضمين:** (في البديع) هو أن يُضمن الشاعر شيئاً من شعر الغير بيتهأً كان أو مافقه؛ أو مصراعاً أو مادونه، مع التنبية على أنه من شعر الغير، إن لم يكن مشهوراً عند البلغاء. (دستور العلماء ٢١٣/١)، مثل قول الشاعر:

|                                       |                                      |
|---------------------------------------|--------------------------------------|
| إِذَا ضَاقَ صَدْرِي وَخَفْتُ الْعِدَا | تَمَثَّلْتُ بَيْتًا بِحَالِي يَلِيقُ |
| لَلَّهُ أَبْلُغُ مَا أُرْتَجِي        | وَبِاللَّهِ أَدْفَعُ مَا لَا أُطِيقُ |

تضمين: (بلغا کے نزدیک) ایک شاعر کا دوسرے شاعر کے دو یا زیادہ مصروعوں کو، یا ایک مصروع یا اُس سے کم حصے کو (اُس کی طرف منسوب کرتے ہوئے) اپنے شعر میں ملانا، بشرطے کہ غیر کا شعر بلغا کے نزدیک مشہور نہ ہو، جیسے: شاعر کا قول: ترجمہ: جب میرا سینہ تنگ ہوتا ہے اور میں دشمنوں کا خوف محسوس کرتا ہوں تو اپنی حالت بیان کرتا ہوں ایک ایسے شعر سے جو میرے لیے زیادہ مناسب ہو۔ ”سو میں اللہ کی مدد سے اپنی مراد کو پاتا ہوں، اور اللہ ہی کی مدد سے ایسے ضرر کو دور کرتا ہوں جس کے دفع کرنے کی مجھ میں طاقت نہیں ہے“ (۱)۔

**التطويل:** بلغاء کی اصطلاح ہے، تفصیل باب الألف کے تحت ”ایجاز، اطناب“ کے ضمن میں اطناب کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) اس مثال میں شاعر نے دوسرے شعر کو اپنے کلام کا جزء بنایا ہے، حالاں کہ وہ شعر اُس کا نہیں ہے؛ البتہ یہ دوسرा شعر کلام کے ناقدوں اور زبان دانوں کے نزدیک مشہور نہ ہونے کی وجہ سے اُس نے اپنی شعر میں تمثیل بیتاً، کہہ کر اس بات کی طرف تنبیہ کر دی کہ، یہ شعر میرا نہیں ہے، کسی اور کا ہے۔

**التعارض:** يُسمى بـ "المعارضة" وَالتناقض، وهو (عند الأصوليين) كون الدليلين بحيث يتضمن أحدهما ثبوت أمرٍ والآخر انتفاءه في محل واحدٍ في زمانٍ واحدٍ، بشرطِ تساويهما في القوّة أو زيادة أحدهما بوصفٍ هو تابعٌ. (التعريفات الفقهية: ۵۸)

تعارض (ایک دوسرے کے مقابل ہونا) اس کا دوسرا نام "معارضہ" اور "تناقض" بھی ہے۔

تعارض: وہ (اہل اصول کے نزدیک) دو دلیلوں کا ہے ایں طور ہونا ہے کہ، ایک دلیل کسی حکم کے پائے جانے کا تقاضہ کرے تو دوسری دلیل اُسی جگہ پر اور اُسی زمانے میں اس حکم کے متعلق ہونے کا تقاضہ کرے، بشرطے کہ دونوں دلیلیں قوت میں برابر ہوں یا کوئی کسی ایسے وصف سے زائد ہو جو تابع ہو۔

**التعريض:** (نوعٌ من الكنایة يعتمد في فهمه على السياقِ يُسمى تعريضاً) وهو الإملالة منْ معنى الكلام إلى جانبِ بأنْ يكونَ المرادُ منَ الكلامَ أمراً ويكونَ ذلكَ وسيلةً إلى مرادهِ أمرٍ آخرَ كما يفهمُ من قولكَ: لستُ أنا بزانت - بطريقِ التعريض -، كونُ المخاطبِ زانياً.

(دستور العلماء ۱/۲۱۹)

تعريض: (كنایہ کی ایک قسم ہے جس میں کوئی کلام بولا جائے اور اس سے دوسرा معنی مراد ہو) جس مراد کو سمجھنا سیاقِ کلام پر موقوف ہوتا ہے، کہ اس کلام سے متکلم کی کیا مراد ہے؟ جیسے مخاطب کے زنا میں بتلا ہونے کی طرف تعريض کرتے ہوئے آپ کا یہ کہنا: لستُ أنا بزانت میں بدکار نہیں ہوں! کہنا اپنی

براءت کے لئے نہیں ہے؛ بلکہ مخاطب کو یہ بتانا مقصود ہے کہ، میں تیری بدکاری کو جانتا ہوں، اور تو اس فعل سے باز آ جا۔

### **الْتَّلْوِيْحُ**: الْكَنَايَةُ إِنْ كَثُرَتْ فِيهَا الْوَسَائِطُ سُمِّيَتْ تَلْوِيْحًا

نحو: هو كثيرون الرّماد أى كريمة؛ فإنّ كثرة الرّماد تستلزم كثرة الإحراق، وكثرة الإحراق تستلزم كثرة الطّبخ والخبز، وكثرةهما تستلزم كثرة الأكلين، وهي تستلزم كثرة الضياف، وكثرة الضياف تستلزم الكرم۔ (دروس البلاغة) تلویح: اگر کنایہ میں وسائل بہت ہوں تو اس سے تلویح کہیں گے، جیسے: هو کثیر الرّماد، فلاں بہت زیادہ را کھو والا ہے یعنی سخنی ہے (اس مثال میں زیادہ را کھو والا ہونا اور سخنی ہونا؛ ان دونوں کے درمیان مذکورہ وسائل ہیں) کہ چو لمبے کی را کھو کثرت مستلزم ہے لکڑیوں کے بہ کثرت جلنے کو، اور لکڑیوں کا بہ کثرت جانا مستلزم ہے روٹیوں اور کھانا پکنے کی کثرت کو، اور ان دونوں کی کثرت مستلزم ہے کھانا کھانے والوں کی کثرت کو، اور یہ مستلزم ہے مہمانوں کی کثرت کو، اور مہمانوں کی کثرت مستلزم ہے سخاوت کو۔

### **الرَّمْزُ** : إِنْ قَلَّتْ (الْوَسَائِطُ فِي الْكَنَايَةِ) وَخَفِيَتْ سُمِّيَتْ

رمزاً، نحو: هو سمينٌ رِخُوٌّ أى غبىٌ بليدٌ۔ (دروس البلاغة) رمز: اگر (کنایہ میں) وسائل کم اور مخفی ہوں تو اس کا نام رمز کھا جائے گا، جیسے: کسی کو کندڑ ہن اور کاہل بتلانے کے لیے یہ کہنا کہ هو سمينٌ رِخُوٌ: وہ آدمی موٹا ہے اور مالدار ہے، کہ زیادہ مال دار ہونا مرغ ن عذاوں کے کھانے کو مستلزم ہے، اور مرغ ن عذاوں کو کھانا موٹا پے کو مستلزم ہے، اور موٹا پا سستی و کندڑ ہنی کو مستلزم ہے۔

## الإِيمَاءُ وَالإِشَارَةُ

وَوَضَحْتُ سُمِيَّتْ إِيمَاءً وَإِشَارَةً، نَحْوُ قَوْلِ الشَّاعِرِ:

|                                             |                                         |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------|
| أَوْ مَارَأَيْتَ الْمَجَدَ أَلْقَى رَحْلَهُ | فِي آلِ طَلْحَةِ ثُمَّ لَمْ يَتَحَوَّلْ |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------|

كَنَايَةٌ عَنْ كُونَهُمْ أَمْجَادًا۔ (دُرُوسُ الْبَلَاغَة)

إِيمَاءُ وَإِشَارَةُ: اگر (کنایہ میں) وسائط کم ہوں اور واضح ہوں، یا وسائط ہی نہ ہوں تو اُسے ایماء و اشارہ کہیں گے، جیسے شعر:

|                                             |                                         |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------|
| أَوْ مَارَأَيْتَ الْمَجَدَ أَلْقَى رَحْلَهُ | فِي آلِ طَلْحَةِ ثُمَّ لَمْ يَتَحَوَّلْ |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------|

کیا تم نہیں دیکھا بزرگی کو! کہ وہ خیمه زن ہو گئی طلحہ کے خاندان میں، پھر وہاں سے گئی نہیں۔ اُن لوگوں کے بزرگ اور شریف ہونے سے کنایہ کرتے ہوئے۔

**التعريف:** قَوْلٌ تَسْتَلِزِمْ مَعْرَفَتُه مَعْرَفَةُ الشَّيْءِ الْمُعَرَّفِ.

(المنطق القديم: ۹۳)

تعريف: وہ قول ہے جس کے جاننے سے شیء معرف کی پہچان ہو۔

**الْتَّعْرِيفُ:** (عِنْدَ النُّحَاةِ): كَوْنُ الِإِسْمِ مَوْضُوعًا لِشَيْءٍ بِعِينِهِ كَمَا فِي الْمُضْمَرَاتِ، وَالْمُبْهَمَاتِ، وَالْأَعْلَامِ، وَذِي الَّامِ، وَالْمُضَافِ إِلَى الْمَعْرَفَةِ.

و (عِنْدَ الْمَنْطَقِيِّينَ) جَعْلُ الشَّيْءِ مُحْمَلاً عَلَى آخر، لِإِفَادَةِ تَصْوُرِهِ بِالْكُنْهِ أُو بِالْوَجْهِ۔ (دستور العلماء ۳۶۱/۱)

تعريف: (نحوات کے بیہاں) اسم کا متعین چیز کے لیے وضع کیا جانا، (اسی کو اصطلاح نحوات میں ”معرفہ“ کہا جاتا ہے) جیسے: مضمرات، مبهمات (یعنی

اسمائے اشارہ، موصولہ اور صوات)، اعلام، معروف باللام اور مضاف الى المعرفہ۔

**تعریف :** (مناطقہ کے یہاں) ایک چیز (معروف) کو دوسری چیز (معروف) پر محمول کرنا؛ تاکہ معروف کی حقیقت واضح ہو جائے یا تو معروف اپنے مادا سے ممتاز ہو جائے، (جیسے: انسان: حیوان ناطق میں حیوان ناطق نے انسان کی حقیقت کو واضح کیا ہے، اور انسان مستوی القامة عریض الأظفار میں مستوی القامة اور عریض الأظفار نے انسان کی حقیقت کو واضح نہیں کیا، ہاں! انسان کو اغیار سے ممتاز ضرور کیا ہے)۔

التعریف: إِمَّا أَنْ يُحَصَّلَ فِي الْذِهَنِ صُورَةً عُلَمَ وُجُودُهَا بِحَسْبِ نَفْسِ الْأَمْرِ - كَتَعْرِيفِ الْإِنْسَانِ: بِأَنَّهُ حَيَّوْنٌ نَاطِقٌ - أَوْلًا، بِأَنْ لَا يُحَصَّلَ إِلَّا صُورَةً لَا وُجُودَ لَهَا إِلَّا بِحَسْبِ الاصْطِلاحِ مِنَ الْمَاهِيَّاتِ الْإِعْتِبَارِيَّةِ، كَتَعْرِيفِ الْكَلْمَةِ: بِأَنَّهَا لَفْظٌ وُضِعَ لِمَعْنَى مُفْرِدٍ؛ فَالْأَوَّلُ تَعْرِيفٌ بِحَسْبِ الْحَقِيقَةِ، وَالثَّانِيُّ بِحَسْبِ الْإِسْمِ. (رشیدیہ: ۱۲)

**تعریف حقيقة:** جس کے ذریعے کسی چیز کی کوئی ایسی صورت حاصل کی جائے جو پہلے سے حاصل نہ ہو، اس کی دو قسمیں ہیں:

(۱) تعریف بحسب الحقيقة (۲) تعریف بحسب الاسم۔

**تعریف بحسب الحقيقة:** وہ تعریف حقيقی ہے جس میں کسی صورت غیر حاصلہ کی تخلیل اس طرح ہو کہ اس کا وجود خارجی بھی معلوم ہو جائے، جیسے: انسان کی تعریف حیوان ناطق سے کرنا دراں حالاں کہ مخاطب کو اس تعریف سے انسان کا خارج میں موجود ہونا بھی معلوم ہو جائے

جس کے ذریعے ذہن میں ایسی صورت حاصل ہو جس کا نفس الامری (خارج) میں وجود بھی ہو، جیسے: انسان کی تعریف کرنا کہ، وہ حیوان ناطق ہے (یہاں خارج میں انسان کا وجود ہے)۔

**تعريف بحسب الاسم** : وہ تعریف حقیقی ہے جس میں صرف کسی صورتِ غیر حاصلہ کی تخلیل ہو اور اس کا وجود محض فنی اصطلاح ہونے کے اعتبار سے ہو، جیسے: کلمہ کی تعریف: الكلمة لفظٌ وَضْعٌ لِمَعْنَى مُفْرِدٍ سے کرنا۔ فائدہ: اس سے معلوم ہوا کہ، علوم میں جو تعریفات ہیں وہ ”تعريفِ حقیقی بحسب الاسم“ کے قبیل سے ہیں؛ (لیکن چونکہ خارج میں اس کا کوئی مستقل وجود نہیں ہے اس جہت سے یہ تعریف بحسب الحقيقة نہ کھلائے گی)۔

**التعريفُ اللفظي**: تَعَيِّنُ صُورَةً مِنَ الصُّورِ الْمَخْزُونَةِ، وَإِحْضارُهَا فِي الْمُدْرِكَةِ، وَالالتِفَاتُ إِلَيْهَا، وَتَصوُّرُهَا بِأَنَّهَا مَعْنَى هَذَا اللَّفْظِ. (دستور العلماء / ۲۱۵ ب)

تعريفِ لفظی: قوتِ مدرِکہ (خیال و حافظہ) میں خزانہ کی ہوئی صورتوں میں سے کسی ایک صورت کو متعین اور مستحضر کرنا، اور یہ تصور کرنا کہ یہی صورت اس لفظ کی حقیقت ہے۔ جیسے لفظ اللہ کی تعریف کرنا کہ، وہ عَلَمٌ لِلذَّاتِ الْوَاجِبِ الْوُجُودِ الْمُسْتَجْمِعِ لِجَمِيعِ صِفَاتِ الْكَمَالِ ہے، یہ تعریف لفظی ہے۔ ہاں! اس پر یہ اعتراض کرنا کہ آپ کی یہ تعریف مانع نہیں؛ کیوں کہ وہ لفظ ”خدا“ پر بھی صادق آتی ہے؟ صحیح نہیں؛ اس لیے کہ تعریف لفظی میں معنی موضوع لہ کو بیان کرنا مقصود ہوتا ہے، جس میں تعریف بالا عم بھی جائز ہے۔

**التعريف اللفظي** : هو أن يكون اللّفظ واضح الدلالة على معنى فيفسّر بلغة أوضح دلالة على ذلك المعنى، كقولك الغاضنفر الأسد. (التعريفات الفقهية: ٥٨)

تعريف لفظي: وتعريف ہے جس میں کسی معنی پر دلالت کرنے والے واضح لفظ کی تفسیر ایسے لفظ سے کرنا جو اپنے معنی پر دلالت کرنے میں واضح ترین ہو، جیسے: کہا جائے کہ: غاضنفر کے معنی شیر کے ہے، (یعنی جس میں محض لفظ کا تعارف مقصود ہو)۔

الملاحظة: إنَّ الغَرَضَ مِنِ التَّعْرِيفِ إِمَّا تَحْصِيلُ صُورَةٍ لِمُتَكَبِّرٍ حَاصِلَةً فِي الْذِهَنِ، أَوْ تَعْيِينُ صُورَةٍ مِنَ الصُّورِ الْحَاصِلَةِ فِيهِ. وَالْأَوَّلُ: هُوَ التَّعْرِيفُ الْحَقِيقِيُّ. وَالثَّانِيُّ هُوَ التَّعْرِيفُ الْلَّفْظِيُّ. ثُمَّ التَّعْرِيفُ الْحَقِيقِيُّ إِمَّا أَنْ يَكُونَ وُجُودُ مَعْرُوفٍ مَعْلُومًا، أَوْ لَا؛ الْأَوْلُ التَّعْرِيفُ بِحَسْبِ الْحَقِيقَةِ، وَالثَّانِيُّ التَّعْرِيفُ بِحَسْبِ الْإِسْمِ. (دستور العلماء ١/٣٦١)

تعريف کا مقصد یا توکسی ایسی صورت کو حاصل کرنا ہے جو ذہن میں نہیں تھی، یا ذہن میں موجود صورتوں میں سے کسی ایک صورت کو متعین کرنا۔ قسم اول کو ”تعريف حقيقی“ اور قسم ثانی کو ”تعريف لفظی“ کہتے ہیں۔ پھر تعريف حقيقی کی دو قسمیں ہیں: (۱) تعريف بحسب الحقيقة (۲) تعريف بحسب الاسم۔ تفصیل اور گز رچکی۔

الحاصل! مقسم میں تعريف حقيقی سے تعريف لفظی کا مقابل مراد ہے اور تعريف بحسب الحقيقة میں لفظ حقيقة سے مقابل فرض وہم مراد ہے۔

## التَّعْرِيفُ الْمُطْلَقُ:

تَحْدِيدُ الْمَفْهُومِ الْكُلِّيِّ لِلشَّيْءِ بِذِكْرِ خصائصِهِ وَمُمِيزِّاتِهِ . (موسوعة النحو والصرف والاعراب: ۲۶۰)

**تعريف مطلق:** چیز کی صفاتِ مخصوصہ اور صفاتِ ممیزہ کو ذکر کرتے ہوئے اُس کے مفہوم کلی کی وضاحت کرنا، (یعنی چیز سے واقفیت و شناسائی کرانا، جیسے: **الإنسان** مستوی القامة عریض الأظفار)۔

## التَّعْرِيفُ الْكَامِلُ :

ما يُساوي المعرف تمام المساوات ويسمي جامعاً ومانعاً . (أيضا)

**تعريف كامل:** وہ تعریف ہے جو پوری طرح معروف کے مساوی ہو (یعنی نہ معروف کا کوئی فرد خارج رہے اور نہ غیر معروف داخل ہو) اور اُس کو جامع مانع تعریف کہتے ہیں۔

## التَّعْلِيقُ:

باب الشين کے تحت "شرح" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

## التَّعْيُّنُ:

باب الشين کے تحت "شخص" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

## التَّغْلِيبُ:

علی الآخر، بأن يجعل الآخر متفقاً له في الاسم، ثم يُشنى ذلك الاسم، ويقصد إليهما جمياً [كالأبوين والقمررين] . (مختصر المعاني: ۱۴۵)

**تغلیب:** دو ہمراہیوں یا ملتی جلتی (باہمی مربوط) چیزوں میں سے ایک

کے لفظ کو دوسرے پر غلبہ دینا، باہمی طور پر کہ دوسرے کے لفظ کو پہلے کے موافق بنایا

جائے، پھر ان دونوں کے اپنے معانی کو مراد لیتے ہوئے اُس اسم کا تثنیہ لایا

جائے، (جیسے اب اور ام کو ابوجین سے اور شمس و قمر کو قمرین سے تعبیر کرنا)۔

**الْتَّفَاعِيلُ:** باب الباء کے تحت ”بجور“، اور باب الواو کے تحت ”وزن شعری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْتَّفْرِيْطُ:** باب الالف کے تحت ”افراط“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْتَّفْرِيْعُ:** وضع (جعل) شَيْءٍ عَقِيبَ شَيْءٍ لِإِحْتِياجِ الْلَا حِ

إِلَى السَّابِقِ۔ (دستور العلماء ٣٨٠ / ١ - موسوعة النحو والصرف: ٢٦٦)

تفریع: قاعدة کلی کو بیان کرنے کے بعد فروعی (جزوی) مسائل کو بیان کرنا، مسائل مابعد کا مسائل ماقبل کے محتاج (یعنی مُسْتَبْطَ) ہونے کی بنابر۔

ملحوظہ: عامۃ اس قاعدے کو ”اصل“، اور جزوی مسائل کو ”فرع“ سے تعبیر

کرتے ہیں۔

**الْتَّفْصِيلُ:** تجزئۃ الشیء کل جزء علاحدہ۔ اُو ہو الإسہابُ فی تنظیم و ترتیب، وہو من معانی أَمَّا، و إِن الشَّرْطیَةُ، و الفاءُ۔

(موسوعة النحو والصرف: ٢٦٦)

تفصیل: الگ الگ ٹکڑے کرنا (مختلف حصوں اور درجوں میں باٹھنا)، مسائل و جزئیات کو پرونسے اور درجہ بہ درجہ رکھنے میں طول دینا۔

فائدة: أَمَا (برائے تفصیل) اور إِن شرطیہ اور فائے جزائیہ کا یہی مقصد

ہوتا ہے۔

**الْتَّفہیْمُ:** إيصالُ المَعْنَى إِلَى فَهْمِ السَّامِعِ بِوَاسْطَةِ الْلَّفْظِ۔

(كتاب التعريفات: ٦٥)

تفہیم: کسی معنی کو سامع کی فہم تک بہ واسطہ الفاظ پہنچانا۔

## الْتَّقَابُلُ: عدم إمكاني اجتماع الأمراء في موضوع واحدٍ

من جهةٍ واحدةٍ۔ (دستور العلماء)

قابل: دو چیزوں کا اس طور پر ہونا کہ ان دونوں کا بہ یک وقت ایک ہی جہت سے کسی ایک محل میں اجتماع ناممکن ہو، (جیسے: سیاہی اور سفیدی، کہ یہ دونوں بہ یک وقت ایک ہی جہت سے ایک ہی محل میں مجمع نہیں ہوں گے؛ البتہ مختلف جہتوں سے اجتماع ہو سکتا ہے، اور جیسے: زید میں کسی کے اعتبار سے ابوجہت ہے اور کسی کے اعتبار سے بنوٰت ہو تو یہ درست ہے)۔

قابل کی چار قسمیں ہیں: تقابلٰ تضاد، تقابلٰ تضایف، عدم و ملکہ اور ایجاد و سلب۔

**قابل التضاد:** کون الشیئین الوجودیین مُتقابلينِ بحيث لا يكون تعقل کلّ منهما بالقياس إلى الآخر، سواءً كان بينهما غایۃ البعد والخلاف - كالسواد والبياض - أو لا، كالحمراء والسوداء۔ (دستور العلماء: ۱)

قابلٰ تضاد: دو وجودی چیزوں کا باہم ایسا مقابل ہونا کہ ان میں سے ایک کا سمجھنا دوسرے پر موقوف نہ ہو؛ چاہے ان دونوں کے درمیان انتہائی بُعد و اختلاف ہو یا نہ ہو، اول کی مثال: سیاہی اور سفیدی، ثانی کی مثال: سیاہی اور سرخی ہے۔

**قابل التضایف:** کون الشیئین الوجودیین مُتقابلينِ، بحيث يكون تعقل کلّ منهما بالنسبة إلى الآخر، كالابوة والبنوة المتقابلتين باعتبار وجودهما في الخارج، في محلٍ واحدٍ، في زمانٍ واحدٍ، من جهةٍ واحدةٍ۔ (دستور العلماء: ۲۳/۱)

**تقابُلِ تضَافِيْف:** دو وجودی چیزوں کا باہم ایسا مقابل ہونا کہ اُن میں سے ایک کا سمجھنا دوسرے پر موقوف ہو، جیسے: اُبُوت و بُنُوت، کہ وہ دونوں ایک جگہ ایک ہی زمانہ میں ایک ہی جہت سے جمع نہیں ہو سکتے، (کہ زید عمر کا ایک ہی زمانے میں باپ بھی ہوا اور اسی عمر کا بیٹا بھی ہو)۔

ملاحظہ: ہاں! زید میں دوالگ الگ جہتوں سے اُبُوت و بُنُوت جمع ہو سکتی ہیں۔

**تقابُل العَدَمِ وَالْمَلَكَةِ:** كُوْنُ الشَّيْئِينِ بِحِيثُ يَكُونُ أَحَدُهُما وَجُودِيًّا وَالآخِرُ عَدْمِيًّا قَابِلًا لِلْوُجُودِيِّ، كَالْعَمَى وَالْبَصَرِ؛ فَإِنَّ الْعَمَى عَدْمُ الْبَصَرِ عَمًا مِنْ شَأْنِهِ أَنْ يَكُونَ بَصِيرًا۔ (ملخص من: دستور العلماء ومبادىء الفلسفه)  
تقابُل عدم وملکہ: متقابلین میں سے ایک کا وجودی ہونا اور دوسرے کا اس طور پر عدمی ہونا کہ عدمی میں وجودی کی صلاحیت ہو (۱)، جیسے: بینا اور نابینا؛ (اول وجودی ہے اور دوم عدمی؛ کیوں کہ اُس کے مفہوم میں ”نا“، داخل ہے)؛ مگر نابینا وہی کھلا تا ہے جو بینا ہو سکتا ہو، (دیوار کو ”نابینا“ کوئی نہیں کہتا)۔

**تقابُل الإِيجَابِ وَالسَّلْبِ:** كُوْنُ النَّسْبَتِينِ مُتَقَابِلَتِيْنِ بِحِيثُ يَكُونُ إِحْدَاهُمَا إِيجَابِيًّا وَالآخِرُ سَلْبِيًّا، مَثُلُّ: زَيْدٌ إِنْسَانٌ، وَزَيْدٌ لَيْسَ بِإِنْسَانٍ۔ (دستور العلماء: ۱)

(۱) فائدہ: وجودی کا مطلب یہاں یہ ہے کہ، نفی اُس کے مفہوم کا جزء نہ ہو خواہ وہ خارج میں موجود ہو یا نہ ہو، اور جمع نہ ہو سکنے کا مطلب یہ کہ، عقل اُن کے اجتماع کو درست قرار نہ دے، نفس الامر میں اجتماع کا محال ہونا مراد نہیں ہے؛ کیوں کہ دو باتیں کبھی ایسی ہوتی ہیں کہ نفس الامر میں وہ ایک ساتھ جمع نہیں ہو سکتیں، جیسے: علم اور موت؛ مگر ان دونوں میں کوئی مقابل نہیں ہوتا؛ کیوں کہ عقل اُن کے اجتماع کو نادرست قرار نہیں دیتی۔

تقابیل ایجاد و سلب: دو نسبتوں کا باہم ایسا مقابل ہونا کہ ایک نسبت ایجادی ہوا اور دوسری عدی، جیسے: زید انسان ہے، زید انسان نہیں ہے، (کہ پہلا قضیہ موجہ ہے اور دوسرا سالہ ہے۔)

**التَّقْدِيمُ:** كَوْنُ الشَّيْءِ أَوَّلًا. وَهُوَ خَمْسَةٌ؛ لِأَنَّ الْمُتَقَدِّمَ إِمَّا أَنْ يَكُونَ مُجَامِعاً لِلْمُتَأَخِّرِ، أَوْ لَا: الثَّانِي هُوَ "التَّقْدِيمُ بِالزَّمَانِ"، كَتَقْدِيمُ مُوسَى عَلَى عِيسَى، وَالْأَوَّلُ لَا يَخْلُو إِمَّا: أَنْ يَكُونَ الْمُتَأَخِّرُ مُحْتَاجًا إِلَيْهِ، أَوْ لَا، وَالْأَوَّلُ إِمَّا أَنْ يَكُونَ الْمُتَقَدِّمُ عِلَّةً تَامَّةً لِلْمُتَأَخِّرِ، أَوْ لَا؛ وَالْأَوَّلُ "التَّقْدِيمُ بِالعِلَّةِ"، كَتَقْدِيمُ طُلُوعِ الشَّمْسِ عَلَى وُجُودِ النَّهَارِ، الثَّانِي: "التَّقْدِيمُ بِالطَّبْعِ"، كَتَقْدِيمُ الْوَاحِدِ عَلَى الْإِثْنَيْنِ؛ وَإِنْ لَمْ يَكُنِ الْمُتَأَخِّرُ مُحْتَاجًا إِلَى الْمُتَقَدِّمِ فَلَا يَخْلُو إِمَّا: أَنْ يَكُونَ التَّقْدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ بِالْتَّرْتِيبِ، بَأَنْ يَكُونُ شَيْءٌ أَقْرَبٌ مِنْ عَيْرِهِ إِلَى مَبْدَأِ مَحْدُودِ لَهُمَا، أَوْ لَا؛ الْأَوَّلُ "التَّقْدِيمُ بِالوَضْعِ"، فَهُوَ: عِبَارَةٌ عَنِ تِلْكَ الْأَقْرَبِيَّةِ، وَهُوَ عَلَى نَوْعَيْنِ: طَبِيعيٌّ: إِنْ لَمْ يَكُنْ الْمَبْدَأُ المَحْدُودُ بِحَسَبِ الْوَضْعِ وَالْجَعْلِ، كَتَقْدِيمُ الصَّفَّ الْأَوَّلُ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الْمِحْرَابِ عَلَى الصَّفَّ الْثَّانِي مَثَلًاً، وَالثَّانِي: التَّقْدِيمُ بِالشَّرْفِ، وَهُوَ فِي الْحَقِيقَةِ الرُّجُحانُ بِالشَّرْفِ، كَتَقْدِيمُ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ عَلَى عُمَرَ الْفَارُوقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا. (دستور العلماء ۲۲۷ / ۱)

"تقدیم" کے معنی ہے: پہلے ہونا، اور "تا خر" کے معنی ہے: پچھے ہونا۔ اور تقدیم و تا خر کی پانچ فرمیں مشہور ہیں: تقدم بالعلیٰت، تقدم بالزمان، تقدم بالطبع، تقدم بالوضع، تقدم بالشرف۔

**تقدیم بالعلیٰت:** متقدم متاخر کے وجود کے لیے علت تامہ ہو، جیسے: طلوع شمس کا تقدم وجود نہار پر۔ اور اس کو "تقدیم بالذات" بھی کہتے ہیں۔

**تقدیم بالزمان:** متقدم ایسے زمانے میں ہو کہ متاخر اس میں نہ ہو، جیسے: حضرت موسیٰ کا تقدیم حضرت عیسیٰ پر۔

**تقدیم بالطبع:** متاخر متقدم کا محتاج ہو، مگر متقدم متاخر کے (وجود کے) لیے علتِ تامہ نہ ہو، یعنی متقدم اور متاخر میں اس قسم کا تعلق ہو کہ متقدم کا وجود تو بغیر متاخر کے ممکن ہو، مگر متاخر کا وجود بغیر متقدم کے ممکن نہ ہو، جیسے: وضو کا نماز پر تقدیم، کہ وضو تو نماز کے بغیر ممکن ہے؛ مگر نماز بغیر وضو کے ممکن نہیں ہے، جیسے: ایک (کے عدد) کا دو پر تقدیم، کہ ایک کا عدد ۲، رکے بغیر پایا جا سکتا ہے؛ مگر دو بغیر ایک کے نہیں پایا جا سکتا۔

**تقدیم بالوضع:** متقدم کسی معین حد سے قریب ہو، جیسے: مسجد کی صفوں میں مقدم اُس کو کہیں گے جو محراب اور امام سے قریب ہو۔ اور تقدیم بالوضع کو ”تقدیم بالرتبہ“ بھی کہتے ہیں۔

**تقدیم بالشرف:** متقدم میں ایسے کمالات پائے جاتے ہوں جو متاخر میں نہ پائے جاتے ہوں، جیسے: عالم کا تقدیم جاہل پر، اور حضرت صدیقؓ اکبر ﷺ کا تقدیم حضرت فاروقؓ عظیم ﷺ پر۔

**التَّقْدِيرُ:** باب الحسیم کے تحت ”مقدار“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**التَّقْسِيمُ:** باب القاف کے تحت ”قسم“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**التَّقْطِيعُ:** باب الباء کے تحت ”جز“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**التَّقْلِيدُ:** باب الالف کے تحت ”اجتہاد“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**التَّلْوِيْحُ:** باب التاء کے تحت ”تعریض“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**التَّكْرَارُ:** إِتِيَانُ شَيْءٍ مَرَّةً بَعْدَ أُخْرَى. (دستور العلماء ١/٣٩٨)

تکرار: کسی چیز کو بار بار دہرانا، اعادہ کرنا۔

الفرق بين الإعادة والتكرار: أن التكرار يقع على إعادة الشيء مرتّة وعلى إعادة مراتٍ، والإعادة للمرّة الواحدة؛ لأنّه قول القائل: أعاد فلان كذا، لا يفيد إلا إعادة مرتّة واحدة، وإذا قال: ”كرر هذا“ كان كلامه مبهمًا لم يدرّأ إعادة مرتين أو مرات. (الفروق اللغوية: ٥١)

تکرار، اعادہ: ان کے درمیان فرق یہ ہے کہ، تکرار کا اطلاق کسی شی کے ایک دفعہ اعادے پر بھی ہوتا ہے اور چند مرتبہ اعادہ پر بھی؛ لیکن اعادہ کا اطلاق ایک دفعہ کسی کام کرنے کے بعد صرف دوسری مرتبہ کرنے پر ہوتا ہے نہ کہ بار بار۔

**الثَّلَازُمُ:** باب اللام کے تحت ”لازم“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الثَّمِثِيلُ:** باب القاف کے تحت ”قياس، استقراء“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الثَّنَاقْضُ:** أن يكون أحد الأمرين - مفردٍ أو قضيتين أو مختلفين - رفعاً لآخرٍ صريحاً أو ضمناً؛ فإنَّ زيداً نقىضُ عمِرو، ورفعه؛ لكنَّ ضمناً. وكلُّ واحدٍ من الأمرين المذكورين يكونُ نقىضاً لآخرٍ. (دستور العلماء ١/٢٤١ ب) (١)

تناقض: دو مفردات یا قضیوں میں سے ہر ایک کا صراحتہ یا ضمناً دوسرے

(١) الفُرُقُ بَيْنَ التَّنَاقْضِ وَالتَّضَادِ: أَنَّ التَّنَاقْضَ يَكُونُ فِي الْأَفْوَالِ، وَالتَّضَادُ يَكُونُ فِي الْأَفْعَالِ، يُقَالُ: الْفِعْلَانِ مُتَضَاداً، وَلَا يُقَالُ: مُتَنَاقِضانِ. (الفروق اللغوية: ٥٦)

کے متضاد ہونا، جیسے: زید، عمر و کی ضمناً نقیض ہے۔ اور تناقضین میں سے ہر ایک کو دوسرے کی نقیض (ضد، بر عکس) کہا جاتا ہے۔

ملاحظہ: اعلم! ان التناقض الحقيقی ما هو بین القضايا، وإطلاقه على ما هو في المفردات على سبيل المجاز. (محشی شرح تهذیب: اسماعیل)

**تناقضٌ القضايا:** هواختلاف القضيَّتين بالإيجاب والسلب بحيث يقتضي لذاته صدق إحداهما كذب الآخرى، كقو

لنا: زيد إنسان، زيد ليس بإنسان. (كتاب التعريفات: ٤٩ ب)

تناقضٌ قضايا: وقضيُّونَ كَا آپسِ میں ایجاد و سلب کے اعتبار سے اس طرح مختلف ہونا کہ، ان دونوں میں سے کسی بھی ایک کا سچا ہونا (سچا مانا) دوسرے کے جھوٹا ہونے کا تقاضہ کرے، جیسے: زید انسان ہے، زید انسان نہیں ہے۔

ملحوظہ: مذکورہ تناقض کے پائے جانے کے لیے وحدات ثمانیہ کا ہونا شرط ہے۔ تفصیل کتب منطق میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النَّقْيُضُ:** نقیض کلٌّ شيءٌ رفعه.

نقیض: (بر عکس، ضد) ہر شئی کے سلب کو نقیض کہتے ہیں، (جیسے: جاندار کی نقیض غیر جاندار، ”زید عالم ہے“ کی نقیض ”زید عالم نہیں ہے“)۔

**الشُّتُّنِيَّةُ:** إعلامُ مَا فِي ضميرِ المُتَكَلِّمِ للمُخاطَبِ. ويُطلق أَيًضاً عَلَى إِسْتِحْضارِ مَا سَبَقَ، وَانتِظارِ مَا سَيَأْتِي. (دستور العلماء، ٢٣٩/١)

(تعريفات الفقهية: ٦٣)

(۱) متكلم کا مخاطب کو اپنے باطن سے آگاہ کرنا۔ (۲) مضامین گذشتہ کا

استحضار کرانا اور مضماین آئندہ کی توقع دلانا۔ (مزید تفصیل باب الدال کے تحت ”دلیل“ کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں)۔

**تَوْقُّفُ الشَّيْءِ عَلَى نَفْسِهِ** : اس کی تعریف باب الدال کے تحت ”دور“ کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں۔

# باب الجيم

**الجمع، المぬ، الاطراد، الانعکاس:** معنی اطراد

المعرف استلزم امة المعرف في الوجود والثبوت، أي متى وجد المعرف وجد المعرف؛ ويلزم ملة منع المعرف؛ لأنّه يعلم من هذا الاستلزم أنّ [غير] المعرف [خارج عن أفراد المعرف] بحيث لا يدخل فيه شيء من أغيار المعرف، وهذا معنی "منع المعرف".

ومعنى انعکاس المعرف: استلزم امة المعرف في العدم والإنتفاء، أي متى انتفی المعرف انتفی المعرف، ويلزم جمع المعرف؛ لأنّه يعلم من الاستلزم المذكور أنّ جميع أفراد المعرف مندرج تحت المعرف، بحيث لم يبق فرد من أفراد المعرف خارجاً عن المعرف غير داخل تحته، وهذا معنی "جمع المعرف".

وقد علم من هذا البيان العظيم القدر، الرفيع الشأن معنی كون التعريف جاماً وماناً ومطرداً ومنعكساً، ومعنى الجمع والمنع والإطراد والانعکاس. (دستور العلماء ١٥٣)

اطراد: تعريف کے مطرب ہونے کا مطلب یہ ہے کہ، تعريف کا ثبوت وجود میں معرف کو لازم قرار دینا، یعنی جب بھی تعريف پائی جائے گی تو معرف بھی پایا جائے گا، اور اس کے لیے تعريف کا مانع ہونا لازم ہے؛ اس لیے کہ منع

و اطراط میں تعریف جب بھی پائی جاتی ہے تو معرف کا ہر ہر فرد اس میں شامل ہو جاتا ہے، باس طور کہ معرف کے اختیار میں کا کوئی فرد معرف میں باقی نہ رہے، یہی تعریف کے مانع ہونے کا مطلب ہے۔

**انعکاس:** تعریف کے منعکس ہونے کا مطلب یہ ہے کہ، تعریف کا معدوم و منشقی ہونے میں معرف کو لازم قرار دینا، یعنی جب بھی تعریف منشقی ہوگی تو معرف بھی منشقی ہو جائے گا، اور اس کے لیے تعریف کا جامع ہونا لازم ہے؛ کیوں کہ لزومیت مذکورہ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ، معرف کے تمام افراد تعریف میں اس طرح شامل ہو جائیں کہ معرف کے افراد میں سے کوئی بھی فرد تعریف میں داخل ہوئے بغیر نہ رہے، (یعنی اپنے افراد کو خارج نہ ہونے دے)، یہی تعریف کے جامع ہونے کا مطلب ہے۔

**فائدہ:** اس عظیم المرتبت اور بڑی شاندار تقریر سے تعریف کا جامع، مانع اور مطرد، منعکس ہونے کا مطلب، اور تعریف کی جامعیت و مانعیت اور اطراطیت و انعکاسیت کا معنی بھی معلوم ہو گیا۔

### **التَّعْرِيفُ الْجَامِعُ:** أَنْ يَكُونَ (الْمَعْرُوفُ) مُتَنَاوِلاً لِكُلٌّ

واحِدٍ مِنْ أَفْرَادِ الْمُعْرَفِ.

**جامع:** وہ پرمغز تعریف جو معرف کے تمام افراد کا احاطہ کیے ہوئے ہو، (اسی کو عکس و انعکاس سے بھی تعبیر کرتے ہیں)۔

### **التَّعْرِيفُ الْمَانِعُ:** أَنْ يَكُونَ (الْمَعْرُوفُ) بِحِيثُ لَا يَدْخُلُ

فِيهِ شَيْءٌ مِنْ أَغْيَارِ الْمُعْرَفِ.

مانع: وہ تعریف ہے جس میں افرادِ معروف کے مساوی میں سے کوئی بھی فرد داخل نہ ہو، (اسی کو طردیا اطراد سے بھی تعبیر کرتے ہیں)۔

مانع تعریف کی مثال: الگلَمَة لفْظُ وُضَع لِمَعْنَى مُفْرَدٍ. (هداية النحو)  
 فائدۃ: فی تعريف الكلمة "لفظ" جنس يشمل المهمَل، ک "دَيْز" مَقْلُوب زَيْد، والمَوْضُوع ک "عَمْرُو"؛ والمُفْرَد ک "رَجُل"， والْمُرْكَب ک "غُلام زَيْد". و"وُضَع" فصلٌ أول، مُخْرِج للْمُهَمَّلاتِ والأَلْفَاظِ الدَّالَّة بالطبع؛ إذ لُمْ يتعلَّق بها وَضَع، والأصواتِ. و"لِمَعْنَى" فَصل ثانٍ، مُخْرِج للحُرُوف الْهِجَائِيَّة؛ إذ وَضَعُها لغَرض التُّرْكِيب، و"مُفْرَدٌ" فَصل ثالثٌ، مُخْرِج للْمُرَكَّبات.

**الْجُزْءُ**: ما يَتَرَكَّبُ عَنْهُ وَعَنْ غَيْرِهِ شَيْءٌ، هُوَ الْكُلُّ.

جزء: وہ حصہ ہے جس کو دوسرے کے ساتھ جوڑنے سے گل مرکب ہوتا ہے۔

**الْجُزْئِيُّ** : مقولٌ بالاشتراكِ اللفظيٌّ على ما يمتنع نفسُ تصورِه من وقوعِ الشِّرْكَةِ، ک "زَيْدٌ"، ويُسمى جزئياً حقيقةً. وعلى الأَخْصَّ من شَيْءٍ ک "الإِنْسَانٌ" بالنسبةِ إِلَى الْحَيَوانِ، ويُسمى جزئياً إِضافياً؛ لأنَّ جزئيته بِالإضافَةِ إِلَى شَيْءٍ آخرَ. (دستور العلماء ۴۴۹، ۴۵۴/۱)

جزئی: یہ لفظ مشترک ہے، اس کا اطلاق دو قسموں پر ہوتا ہے: جزئی حقیقی، جزئی اضافی۔

**جُزْئِيٌّ حَقِيقِيٌّ** : وہ جزئی ہے جس کا تصوُّر أَسْ میں وقوعِ شرکت سے مانع ہو، جیسے: زَيْد۔

**جزئی اضافی** : وہ جزئی ہے جو اپنے سے زیادہ عام کے تحت مندرج ہو (یعنی اخض ہو)، جیسے: انسان بے نسبت حیوان، کہ انسان خود کلی ہے؛ لیکن بے نسبت حیوان خاص ہے۔

الفرق بين الجزء والجزئي: لا يجوز حمل الكل على جزئه أي إلا خبار بالكل عن جزئه، فلا يقال: الرأس إنسان؛ لأنَّ الرأس جزء للإنسان، ولا يمكن أن يكون الجزء كلاً ولا الكل جزءاً، بخلاف الكلي والجزئي؛ فإنه يجوز حمل الكلي على جزئياته، نحو: زيد إنسان، خالد إنسان. (المنطق القديم بزيادة: ۴۹)

جزء اور جزئی میں فرق یہ ہے کہ، کل (مثلاً زید) جزء (مثلاً زید کی انگلی) پر صادق نہیں آتا یعنی زید کی انگلی کے بابت یہ نہیں کہا جائے گا کہ: یہ زید ہے، ہاں! کلی (مثلاً انسان)، جزئی (مثلاً زید) پر صادق آتی ہے، جیسے یہ کہا جاتا ہے کہ: زید انسان ہے (۱)۔

**الكل** : في اللُّغةِ: المَجْمُوعُ الْمُعَيْنُ، وفي الْأَصْطَلَاحِ:  
ما يترکب من الأجزاء.

ثم الكل على نوعين: (مجموعي) مثل كل إنسان لا يشبعه هذا الرَّغيف. (وافرادي)، مثل كل إنسان حيوان؛ ففي الأول يكون

(۱) ان دونوں دوسرافرق پہ بھی ہے کہ: جزء کے انتفاء سے کل مشقی ہو جاتا ہے (مثلاً: واحد من العشرة کے مشقی ہونے سے عشرہ مشقی ہو جائے گا)، بخلاف کلی کے، کہ وہ جزئی کے انتفاء سے مشقی نہیں ہوتی، (مثلاً زید کے انتقال کر جانے سے انسان کلی مشقی نہیں ہوتی)۔ (نیل الامانی: ۱۲۱)

الحُكْم بِإثباتِ الْمَحْمُولِ لِمَجْمُوعِ أَفْرَادِ الْمَوْضِعِ، أَوْ نَفْيِهِ عَنْهُ؛ وَفِي التّانِي يَكُونُ الْحُكْم بِإثباتِ الْمَحْمُولِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْ أَفْرَادِ مَوْضِعِهِ وَنَفْيِهِ عَنْهُ. (دستور ۳/۱۵۹، ۱۶۰)

**كل:** لغوی معنی: مخصوص مجموعہ۔ اصطلاحی معنی: وہ حصہ ہے جو چند اجزاء سے جڑا ہوا ہو۔ کل کی دو قسمیں ہیں: کل مجموعی، کل افرادی۔ تفصیل باب الکاف کے تحت ”کلی“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْكُلّيُّ:** (عَنْدَ الْمَنْطِقِيِّينَ) مَا لَا يَمْنَعُ نَفْسُ تَصْوِيرِهِ مِنْ وَقْوَعِ

الشّرْكَةِ فِيهِ، كَالْحَيَوانِ. (دستور العلماء ۳/۱۶۰)

**کلی:** (مناطقہ کے نزدیک) وہ مفہوم ہے جس کا تصوُّر وقوع شرکت سے مانع نہ ہو، جیسے: حیوان۔

**الجنس:** باب الکاف کے تحت ”کلیات خمسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

إِعْلَمُ أَنَّ الدَّلِيلَ تَحْقِيقِيٌّ وَإِلْزَامِيٌّ: معلوم ہونا چاہیے کہ، دلیل (جواب) کی دو قسمیں ہیں: جواب تحقیقی، جواب الزمی۔

**الجواب التَّحْقِيقِيُّ:** مَا يَكُونُ فِي نُفُسِ الْأَمْرِ وَمُسْلَمًا

عَنْدَ الْخَصْمَيْنِ.

جواب تحقیقی: وہ دلیل ہے جو حقائق پر بنی ہو، اور خصمین کے نزدیک مسلم ہو۔

**الجواب الإلزامي:** مَا سُلِّمَ عَنْدَ الْخَصْمِ سَوَاءً كَانَ مُسْتَدِلاً

عَنْدَ الْخَصْمِ أَوْ لَا، فَيُقَالُ: هَذَا عَنْدَكُمْ لَا عَنِّي. (التعريفات الفقهية: ۹۶،

دستور العلماء)

**جوابِ الزامی:** وہ جواب ہے جو محض فریقِ مخالف کے نزدیک مسلم ہو، چاہے وہ دلیل خصم کا مستدل ہو یا نہ ہو؛ بنابریں جوابِ الزامی میں یوں کہا جاتا ہے: (اے مخالفین! ) یہ جواب تمہارے خیال کے مطابق ہے نہ کہ ہمارے خیال کے مطابق (۱)۔

**جوابِ ماہو:** باب الحاء کے تحت ”حقیقت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) اسی کو حضرت تھانویؒ اس طرح تحریر فرماتے ہیں: جوابِ تحقیقی کے معنی ہے کہ، کسی نے جو کچھ پوچھا جواب میں اُس کی حقیقت کو واضح کر دیا۔ اور جوابِ الزامی کے معنی ہے کہ، جو اعتراض ہم پر کسی نے کیا، ہم نے ویسا ہی اعتراض اُس کے مذہب پر کر دیا، کہ جو جواب ہمیں دو گے بعینہ وہی جواب ہماری طرف سے تمہارے اعتراض کا ہو گا۔

اب ان دونوں میں سے ہر ایک کے لوازم و شرائط کو سمجھنا چاہیے، تحقیقی جواب کے لیے اپنے مذہب پر پورا عبور ہونا ضروری ہے، دوسرے کے مذہب پر پوری نظر ہونے کی ضرورت نہیں، اور الزامی جواب کے لیے اپنے مذہب کے ساتھ ساتھ دوسرے کے مذہب پر بھی پوری نظر ہونی ضروری ہے۔ (تحقیق العلماء ۵۲۰/۲)

جواب کی دو قسمیں اور ہیں: ایک قسم تو یہ ہے کہ، سوال کو تسلیم کر کے جواب دیا جائے، اس کو جواب ”بے طریقِ تسلیم“ کہتے ہیں۔ اور دوسری قسم یہ ہے کہ، سوال ہی کا انکار کر دیا جائے، اس کو جواب ”بے طریقِ انکار اور علی سبیل الانکار“ کہتے ہیں۔ (مشکل ترکیبوں کا حل: ۳۱۱)

# باب الحاء

**الحدث:** اسم فاعلٍ من الحدوث، (فاعلم) أنَّ الحدوث

يُطلق على معنيين:

(أحدهما): وجود الشيء بعد عدمه بعديّة زمانية. وبعبارة أخرى: كون الشيء مسبوقاً بالعدم سابقاً زمانياً، وهو المسمى "بالحدث الزماني"؛ ويقابلة القدم الزماني. فالحدث ح هو الموجود المسبوق بالعدم سابقاً زمانياً. والمتكلمون قائلون: بأنَّ العالم حادث بهذا الحدوث.

(ثانيهما): كون الشيء مفتقرًا محتاجاً في وجوده إلى غيره أي عليه تامة أو ناقصة. (دستور العلماء ٤/٤)

**حدث:** حدوث (بمعنى: نياهونا، پیداہونا) کا اسم فاعل ہے۔ معلوم ہونا چاہیے کہ فلاسفہ کے نزدیک، حادث کا اطلاق دو معنوں پر ہوتا ہے: حدوث زمانی، حدوث ذاتی۔

**حدث زمانی:** چیز کا باعتبار زمانہ عدم کے بعد وجود میں آنا (نیست کے بعد ہست ہونا)، اس کا مقابل: قدم زمانی ہے۔

**حدث ذاتی:** چیز کا اپنے وجود میں کسی علت تامہ یا ناقصہ کا محتاج ہونا۔ ملاحظہ: متكلمين کے نزدیک العالم حادث میں حدوث سے حدوث زمانی مراد ہے، نہ کہ حدوث ذاتی جیسا کہ فلاسفہ مانتے ہیں۔

**القدم الذاتي** : وَهُوَ كَوْنُ الشَّيْءِ غَيْرَ مُحْتَاجٍ فِي وُجُودِهِ إِلَى الغَيْرِ . وَهُوَ مُنْحَصِّرٌ فِي ذَاتِهِ تَعَالَى وَيُقَابِلُهُ الْحُدُوثُ الذَّاتِيُّ .

**القدم الزمانی** : وَهُوَ كَوْنُ الشَّيْءِ غَيْرَ مَسْبُوقٍ بِالْعَدَمِ ، وَيُقَابِلُهُ الْحُدُوثُ الزَّمَانِيُّ . (دستور العلماء/٦٨/٣)

قدم: (بے معنی: پہلے زمانے، ہی سے، پرانا پن) کی بھی دو قسمیں ہیں:  
قدم ذاتی: چیز کا اپنے وجود میں غیر (علت تامہ یا علت ناقصہ) کا محتاج نہ ہونا؛ قدم ذاتی صرف ذات حق سبحانہ و تقدس میں منحصر ہے، اس کا مقابل: حدوث ذاتی (محتاجِ الغیر) ہے۔

قدم زمانی: چیز کا مسبوق بالعدم نہ ہونا، (یعنی وجود پر عدم، سبقت کیے ہوئے نہ ہو)، اس کا مقابل: حدوث زمانی (نیست کے بعد ہست) ہے (۱)۔

**الحاسَةُ**: هيَ الْقُوَّةُ التِّي تُدْرِكُ الْجَزِئِيَّاتِ الْجِسْمَانِيَّةَ؛ والحواسُ ظاهرَةٌ وَبَاطِنَةٌ؛ وَكُلُّ مِنْهُمَا خَمْسٌ بِالْوِجْدَانِ، فَالْمَجْمُوعُ عَشَرُ.

**الحواسُ الظاهِرَةُ**: هيَ السَّمْعُ، وَالبَصَرُ، وَالشَّمْ، وَالذَّوْقُ، وَاللَّمْسُ.

حاسہ: وہ فطری قوت ہے جو جسم پر پیدا ہونے والے محسوسات (کیفیات واحوال) کا ادراک کرے، (اس کی جمع "حواس" ہے)۔

(۱) الحال: قديم بالذات وہ ہے جس کا وجود بوجہ واجب الوجود ہونے کے لذات ہے، یعنی غیر کا محتاج نہ ہو، یہ قسم قدیم صرف ایک ہی ذات الہی میں منحصر ہے، اور قدیم بالزمان: جس کے زمانہ موجود سے پہلے زمانہ نہ ہو، جیسے افلاک، عقول عشرہ وغیرہ (علیٰ زعم الفلاسفۃ)۔ اور حادث بالذات: جس کا وجود بوجہ امکان ذاتی نہ ہو؛ بلکہ غیر کا محتاج ہو، جیسے جملہ ممکنات۔ اور حادث بالزمان: جس کے زمانہ موجود سے پہلے بھی زمانہ موجود ہو، جیسے: أجسام مرکبہ۔ (معین الحکمة: ۵۲)

حواس کی دو قسمیں ہیں: حواسِ ظاہرہ، حواسِ باطنہ، پھر ہر ایک کی پانچ قسمیں ہیں:

حواسِ ظاہرہ: سمع، بصر، شم، ذوق اور لمس ہیں۔

**السَّمْعُ**: وَهُوَ قَوَّةٌ مَوَدَّعَةٌ فِي الْعَصْبِ الْمَفْرُوشِ فِي مُقَعَّرِ الصَّمَاخِ، يُدْرَكُ بِهَا الْأَصْوَاتُ بِطَرِيقِ وُصُولِ الْهَوَاءِ الْمُتَكَيَّفِ بِكَيْفِيَّةِ الصَّوْتِ إِلَى الصَّمَاخِ، بِمَعْنَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَخْلُقُ الْإِدْرَاكَ فِي النَّفْسِ عَنْدَ ذَلِكَ۔ (شرح العقائد)

سمع: وہ ایک قوت ہے جو کان کے سوراخ کے اندر وون میں نکھلے ہوئے پھوٹوں میں (مِنْ جَانِبِ اللَّهِ) رکھی ہوئی ہے، اس کے ذریعے - کان کے سوراخ میں اُس ہوا کے پہنچنے کے واسطے سے جو آواز کی کیفیت کے ساتھ متتصف ہوتی ہے - آوازوں کا ادراک کیا جاتا ہے، بے ایں معنی کہ اللہ تعالیٰ اُس وقت نفس میں ادراک پیدا فرمادیتے ہیں۔

**البَصَرُ**: وَهُوَ قَوَّةٌ مَوَدَّعَةٌ فِي الْعَصْبَتَيْنِ الْمُجَوَّفَتَيْنِ اللَّتَيْنِ تَتَلَاقِيَانِ فِي الدِّمَاغِ ثُمَّ تَفَتَّرِقَانِ، فَتَأَدَّيَا إِلَى الْعَيْنَيْنِ يُدْرَكُ بِهَا الْأَضْوَاءُ وَالْأَلْوَانُ وَالْأَشْكَالُ وَالْمَقَادِيرُ وَالحرَكَاتُ وَالْحُسْنُ وَالْقُبْحُ وَغَيْرُ ذَلِكَ مَمَّا يَخْلُقُ اللَّهُ تَعَالَى إِدْرَاكَهَا فِي النَّفْسِ عَنْدَ إِسْتِعْمَالِ الْعَبْدِ تِلْكَ الْقُوَّةُ۔ (شرح العقائد)

بصر: وہ ایک ایسی قوت ہے جو ان دو کھوکھلے پھوٹوں میں رکھی ہوئی ہے جو باہم دماغ میں ملے ہوئے ہیں، پھر ایک دوسرے سے جدا ہو کر دونوں آنکھوں میں پہنچتے ہیں، اس (قوت) کے ذریعے روشنیوں، رنگوں، شکلوں، مقداروں، حرکتوں،

اور خوبصورتی و بد صورتی وغیرہ ایسی چیزوں کا ادراک ہوتا ہے جن کا ادراک بندے کے اُس قوت کو استعمال کرنے کے وقت اللہ تعالیٰ نفس میں پیدا فرماتے ہیں۔

**الشُّمُّ**: وہی قوَّةٌ موَذَّعَةٌ فِي الزَّائِدَتِينِ النَّابِتَيْنِ فِي مُقدَّمِ الْدَّمَاغِ الشَّبِيهِتَيْنِ بِحُلْمَتِيِّ الشَّدِّيِّ، تُدْرَكُ بِهَا الرَّوَائِحُ بِطَرِيقٍ وُصُولِ الْهَوَاءِ الْمُتَكَيَّفِ بِكِيفِيَّةِ ذِي الرَّائِحَةِ إِلَى الْخَيْشُومِ۔ (شرح العقائد)

شم: مقدم دماغ میں پستان کی گھنڈیوں کے مشابہ ابھرے ہوئے گوشت کے دو ٹکڑوں میں ودیعت کی ہوئی وہ قوت جس کے ذریعے بودار چیز کی کیفیت (بو) کے ساتھ متتصف ہونے والی ہوا کے ناک کے بانسہ تک پہنچنے کے واسطے ہر قسم کی بو کا ادراک ہوتا ہے۔

**الذَّوْقُ**: وہی قوَّةٌ مُنْبَثَّةٌ فِي الْعَصَبِ الْمَفْرُوشِ عَلَى جِرْمِ الْلِّسَانِ، يُدْرَكُ بِهَا الطُّعُومُ بِمُخَالَطَةِ الرُّطُوبَةِ الْلُّعَابِيَّةِ التِّي فِي الفِيمِ بِالْمَطْعُومِ، وَوُصُولُهَا إِلَى الْعَصَبِ۔ (شرح العقائد)

ذوق: وہ ایسی قوت ہے جو زبان کے اوپر بچھے ہوئے پڑھے میں ودیعت کی ہوئی ہے، اس کے ذریعے کھائی جانے والی یا ذائقہ والی چیز کے ساتھ منہ کے اندر کی لعابی رُطوبت کے اختلاط کرنے اور اُس کے رُطوبت کے مذکورہ پڑھے تک پہنچنے کے واسطے سے (ہر قسم کے) ذاتی قوں کا ادراک ہوتا ہے۔

**اللَّمْسُ**: وہی قوَّةٌ مُنْبَثَّةٌ فِي جَمِيعِ الْبَدَنِ، تُدْرَكُ بِهَا الْحَرَارَةُ وَالْبُرُودَةُ وَالرُّطُوبَةُ وَالْيُوسَةُ وَنَحْوُ ذَلِكَ عِنْدَ التَّمَاسِ وَالاتِّصَالِ بِهِ۔ (شرح العقائد)

لمس: وہ ایسی قوت ہے جو تمام بدن میں پھیلی ہوئی ہے، اس کے ذریعے

بدن کے ساتھ مس اور اتصال کرنے کے وقت حرارت، رطوبت، یوپسٹ (تری، خشکی) وغیرہ کا ادراک ہوتا ہے۔

### **الحواسُ الْبَاطِنَةُ :** هي الحِسْنُ الْمُشَتَرَكُ، والخَيَالُ،

والوَهْمُ، والحافظةُ والمُتَصَرِّفةُ۔ (دستور العلماء ۴/۲)

حواسِ باطنیہ: پانچ ہیں: حسِ مشترک، خیال، وہم، حافظہ اور قوتِ متصرِّفہ۔

یہ پانچوں قوتیں دماغ کے تین بطنوں (حصوں) میں تقسیم ہیں:  
بطنِ اول کے ابتدائی حصے میں ”حسِ مشترک“ ہے، اور حصہ آخر میں ”خیال“ ہے؛ ان دونوں کا کام محسوساتِ جزئیہ کی صورتوں سے متعلق ہے، یعنی کسی صورت کا لمبا چوڑا، چھوٹا موطا ہونے کا ادراک کرنا۔

بطنِ ثانی کے حصہ آخر میں ”وہم“ ہے اور بطنِ ثالث میں ”حافظہ“ ہے؛ ان دونوں کا کام محسوساتِ جزئیہ سے متعلق معنوی امور سے ہے، (مثلاً: سخنی و بخیل ہونا، عالم و جاہل ہونا)۔

بطنِ ثانی کے ابتدائی حصے میں ”متصرفہ“ ہے، اس کا کام خزانہ کی ہوئی صورتوں اور معانی میں جوڑ توڑ کرنا ہے۔

### **الْحِسْنُ الْمُشَتَرَكُ :** هُوَ الْقُوَّةُ الَّتِي تَرَسَّمُ فِيهَا صَوْرُ

الجزئیاتِ المحسوسۃ، فالحواسُ الْخَمْسَةُ الظَّاهِرَةُ كالجواہیں لہا.....، ومَحْلُهُ مَقْدَمُ التَّجْوِيفِ الْأَوَّلِ مِنَ الدَّمَاغِ، كَأَنَّهَا عَيْنٌ تَنْشَعِبُ مِنْهَا خَمْسَةُ أَنْهَارٍ۔ (كتاب التعريفات: ۶۲)

**حسِ مشترک:** وہ قوت ہے جس میں جزئیات محسوسہ کی صورتیں (حوالہ ظاہرہ سے حاصل ہونے والی صورتیں) نقش ہو جاتی ہیں، پس حواسِ خمسہ ظاہرہ اُس کے سراغ رسمی ہیں۔

**ملاحظہ:** یہ قوت دماغ کے بطن سے گانہ (دماغ کے اندر ورنی تین حصوں) میں سے بطنِ اول کے ابتدائی حصے میں ودیعت کی گئی ہیں۔

**الخيالُ:** هُوَ قُوَّةٌ تَحْفَظُ مَا يُدْرِكُ الْحِسْنُ الْمُشْتَرِكُ مِنْ صُورَةِ الْمَحْسُوْسَاتِ بَعْدَ غَيْوَةِ الْمَادَّةِ، بِحَيْثُ يُشَاهِدُهَا الْحِسْنُ الْمُشْتَرِكُ كُلَّمَا إِلْتَفَتَ إِلَيْهَا، فَهُوَ خِزَانَةٌ لِلْحِسْنِ الْمُشْتَرِكِ، وَمَحْلُّهُ مَوْخَرُ الْبَطْنِ الْأَوَّلِ مِنَ الدُّمَاغِ۔ (كتاب التعريفات: ۷۴)

**خيال:** وہ قوت ہے جو حسِ مشترک کی ادراک کردہ محسوساتِ جزئیہ کی صورتوں کو ان کے اجزاء ترکیبیہ کے غائب ہونے کے بعد محفوظ کر لے، بہ ایں طور پر کہ حسِ مشترک جب کبھی اُس قوت کی طرف التفات کرے تو ان صورتوں کا مشاہدہ کر لے۔ الحال! خیال، حسِ مشترک کا خزانہ ہے۔

**ملاحظہ:** یہ قوت دماغ کے بطنِ اول کے حصہ آخر میں ودیعت ہوتی ہے۔

**الوَهْمُ:** هُوَ قُوَّةٌ جِسْمَانِيَّةٌ لِلنَّاسِ، مَحْلُّهَا آخِرُ التَّجَوِيفِ الْأَوْسَطِ مِنَ الدُّمَاغِ، مِنْ شَأْنِهَا: إِدْرَاكُ الْمَعْانِي الْجُزْئِيَّةِ الْمُتَعَلِّقَةِ بِالْمَحْسُوْسَاتِ، كُشْجَاعَةٍ زِيدٍ وَسَخَاوَتِهِ۔ (كتاب التعريفات: ۱۷۸)

**وَهْم:** انسان کی جسمانی قوت ہے، اس کا کام محسوساتِ جزئیہ سے متعلق معنوی باتوں کا ادراک کرنا ہے، جیسے: زید کی بہادری، زید کی سخاوت۔

**ملاحظہ:** قوت دماغ کے درمیانی بطن کے حصہ آخر میں ہوتی ہے۔

**الحافظة:** هي قوّة مَحْلُّها التَّجْوِيفُ الأَخِيرُ من الدِّمَاغِ، مِنْ شَأْنِهَا: حِفْظُ مَا يُدْرِكُهُ الْوَهْمُ مِنَ الْمَعْانِي الْجُزْئِيَّةِ، فَهِيَ خِزَانَةُ الْوَهْمِ كَالْخَيَالِ لِلْحَسْنِ الْمُشْتَرِكِ۔ (كتاب التعريفات: ٥٩)

**حافظہ:** یہ قوت دماغ کے بطن آخر میں ہوتی ہے، اس کا کام: وہم کی ادراک کردہ معانی جزئیہ کو حفظ و رکھنا ہے۔ (الحاصل) حافظہ وہم کا خزانہ ہے، جیسے خیال، حس مشترک کا خزانہ ہے۔

**المُتَصَرِّفَةُ:** هي قوّة مَحْلُّها مُقْدَمُ التَّجْوِيفِ الْأَوْسَطِ، مِنْ شَأْنِهَا التَّصْرُفُ فِي الصُّورِ وَالْمَعْانِي بِالْتَّرْكِيبِ وَالتَّفَصِيلِ، فَتُرَكِّبُ الصُّورَ بَعْضَهَا بَعْضٍ، مِثْلُ: أَنْ يُتَصَوَّرَ إِنْسَانًا ذَارَ أَسَيْنَ، أَوْ جَنَاحَيْنِ۔ (كتاب

التعريفات: ١٣٩)

**منصرفة:** وہ قوت ہے جو درمیانی بطن دماغ کے ابتدائی حصے میں ہوتی ہے، اس کا کام: خزانہ کی ہوئی صورتوں اور معانی کے درمیان جوڑ توڑ کرنا ہے، چنانچہ وہ بعض صورتوں کو بعض کے ساتھ جوڑتی ہے، مثلاً: دوسری یا دوپر والے انسان کا تصوّر کرنا۔

**الحاشية:** باب الشين کے تحت ”شرح“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحافظة:** باب الحاء کے تحت ”حاسة“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحال:** باب الكاف کے تحت ”كيفيت“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحجّة:** في اللُّغَةِ: الْغَلَبَةُ۔ وَفِي اصطلاحِ الْمُنْطَقِيَّينَ: الْمُوَصِّلُ

إِلَى التَّصْدِيقِ.

[وجه التسمية]: وَإِنَّمَا سُمِيَّ بِهَا لِأَنَّ مَنْ تَمَسَّكَ بِهِ اسْتِدْلَالًا عَلَى مَطْلُوبِهِ غَلَبَ الْخُصُمَ، فَهُوَ سَبَبُ الْغَلَبةِ، فَتَسْمِيَتُهُ بِهَا مِنْ قَبِيلِ تَسْمِيَةِ السَّبَبِ بِاِسْمِ الْمُسَبَّبِ، وَهِيَ عِنْدَهُمْ ثَلَاثَةٌ: قِيَاسٌ، وَاسْتِقْرَاءٌ، وَتَمْثِيلٌ. (دستور العلماء / ٢٥)

حجت: لغوی معنی: غالب آنا، (مناطقہ کی اصطلاح میں) نامعلوم تصدیق تک پہنچانے والی معلوم تصدیق کو حجت کہتے ہیں۔

وجه تسمیہ: اس دلیل کو حجت اس وجہ سے کہتے ہیں کہ، جو مستدل اپنے مدد عاپر استدلال کرنے کے لیے اس دلیل پر مضبوطی سے قائم رہے گا وہ اپنے خصم پر غلبہ پالے گا، گویا یہ دلیل غلبہ پانے کا ذریعہ اور وسیلہ ہے، پس یہ تسمیہ السبب باسم المسبب کے قبیل سے ہے۔

حجت کی تین قسمیں ہیں: قیاس، استقراء، تمثیل۔ تفصیل "قیاس" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحجۃ القطعیۃ**: هِيَ الْحُجَّةُ الَّتِي تُفِيدُ الْيَقِينَ، وَلَا يُقصَدُ بِهَا إِلَّا الْيَقِينُ بِالْمَطْلُوبِ. (دستور العلماء / ٢٥)

حجت قطعیہ: (مضبوط دلیل) وہ حجت ہے جو یقین کا فائدہ دے، اور جس سے نتیجے پر یقین حاصل کرنا ہی مقصود ہوتا ہے۔

**الحجۃ الاقناعیۃ**: هِيَ الْحُجَّةُ الَّتِي تُفِيدُ الظَّنَّ لَا الْيَقِينَ، وَلَا يُقصَدُ بِهَا إِلَّا الظَّنُّ بِالْمَطْلُوبِ. (أیضاً)

حجت اقناعیہ: (قابلِ تسلیم دلیل) وہ حجت ہے جو صرف ظن کا فائدہ دے نہ کہ یقین کا، اور جس سے نتیجے کے قابلِ تسلیم ہونے کی وضاحت کرنا ہی مقصود ہو۔

**الْحَدّ:** قولٌ يشتملُ على مابهِ الإشتراكُ، وَعَلَى مابهِ

الإمتيازُ. (كتاب التعريفات: ۶۰)

حد: (عرف میں) چیز کی مانیت پر دلالت کرنے والا وہ قول ہے جو باعثِ اشتراک اور باعثِ امتیاز قیودات پر مشتمل ہو، (جیسے: حَدُّ الاسم: کلمہٗ تَدْلُّ عَلَى مَعْنَى فِي نَفْسِهَا غَيْرُ مُقْتَرٍ بِأَحَدِ الأَرْمَنَةِ التَّلَاثَ). اس مثال کے لفظ ”کلمہ“، ایک ایسی قید ہے جس میں اسم، فعل اور حرف تینوں مشترک تھے، پھر تدل علیٰ معنی فی نفسها کی قید سے حرف نکل گیا، اور غیر مقتلن بأخذ الأرمنة سے فعل نکل گیا؛ کویا بعد والی دو قیودات اسم کو اپنے آخوات سے ممتاز کرنے والی ہیں۔ یہی حال تمام تعریفات میں سمجھنا چاہیے (۱)۔

**الْحَدّ:** (في عِرْفِ الْمَنْطَقِيِّينَ): الْمُمِيزُ الذَّاتِيُّ، كما أَنَّ الرَّسَمَ

هوَ الْمُمِيزُ الْعَرَضِيُّ . (دستور العلماء ۲/۱۲)

حد: (مناطقہ کے نزدیک) اُغیار سے ممتاز کرنے والی وہ تعریف ہے جو کل ذائقی (فصلِ قریب) پر مشتمل ہو، (جیسے انسان کی تعریف حیوان ناطق سے کرنا)۔

(۱) **حدِ لقبی، حدِ اضافی:** حدِ لقبی کا مطلب یہ ہے کہ، مضاف اور مضاف الیہ کے مجموع کی تعریف کی جائے۔ اور حدِ اضافی کا مطلب یہ ہے کہ، مضاف اور مضاف الیہ کی علاحدہ علاحدہ تعریف کی جائے، جب کہ معِّرف مرکب بہ ترکیب اضافی ہو۔ مثلاً: اصول فقه کی حدِ اضافی یہ ہے کہ: ”أصول“، اصل کی جمع ہے، اور لفظِ اصل متعدد دمعانی کے لیے بولا جاتا ہے: (۱) معنی بنیاد (۲) راجح (۳) قاعدة (۴) دلیل (۵) استصحاب۔ اس کے بعد ”فقہ“ کی تعریف کرنا۔ (آئینہ: ۲۵۲)

**رسم**: أَغْيَار سِمْتاز كَرْنَ وَالْتَّعْرِيفُ هُوَ جُوكِلِ عَرْضِي (خاصه) پُرْمِشْتَلِ هُو، (جِيسَ انسانِ کی تعریف حیوانِ ضااحک سے کرنا)۔

**الحد التام**: هُوَ الْمُرْكَبُ مِنَ الْجِنْسِ وَالْفَصْلِ الْقَرِيبَيْنِ لِلشَّيْءِ، كَالْحَيَوانِ النَّاطِقِ لِلإِنْسَانِ۔ (دستور ۲/۱۳)

حدِ تام: وہ تعریف جو معروف کی جنسِ قریب اور فصلِ قریب سے کی جائے، جیسے: انسان کی تعریف حیوانِ ناطق سے کرنا۔

**الحد الناقص**: هُوَ مَا يَكُونُ بِالْفَصْلِ الْقَرِيبِ وَحْدَهُ، أَوْ بِهِ وَبِالْجِنْسِ الْبَعِيدِ، كَتَعْرِيفِ الإِنْسَانِ بِالنَّاطِقِ، أَوْ بِالْجَسْمِ النَّاطِقِ۔ (دستور ۲/۱۳)

حدِ ناقص: وہ تعریف ہے جو معروف کی صرف فصلِ قریب سے یا جنسِ بعيد اور فصلِ قریب سے کی جائے، جیسے: انسان کی تعریف ناطق یا جسمِ ناطق سے کرنا۔

الفائدة: التعريف بالفصلِ القريبِ حدٌ، وبالخاصةِ رسم؟ فإنْ كانَ مَعَ الْجِنْسِ الْقَرِيبِ فَتَامٌ وَإِلَّا فَنَاقصٌ۔ (دستور العلماء ۱/۱۲ ب)

فائدہ: شی کی تعریف فصلِ قریب سے ہوتا "حد" کہلاتی ہے، اور خاصہ سے ہوتا "رسم" کہلاتی ہے۔ ہاں! فصلِ قریب کے ساتھ جنسِ قریب بھی ہوتا حد تام؛ ورنہ حدِ ناقص کہلاتا ہے۔ اسی طرح خاصہ کے ساتھ جنسِ قریب ہوتا رسم تام؛ ورنہ رسم ناقص کہلاتا ہے۔

**الرَّسْمُ التَّامُ**: الْمُعْرِفُ الْمُرْكَبُ مِنَ الْجِنْسِ الْقَرِيبِ وَالْخَاصَّةِ، كَتَعْرِيفِ الإِنْسَانِ بِالْحَيَوانِ الضَّاحِكِ۔ (دستور ۲/۹۷)

رسمِ تام: وہ تعریف ہے جو معروف کے خاصہ اور جنسِ قریب سے کی

جائے، جیسے: انسان کی تعریف حیوانِ ضاحد سے کرنا۔

### **الرسم الناقص:** المُعْرُّفُ الَّذِي يَكُونُ بِالخَاصَّةِ وَحْدَهَا.

أو يَكُونُ مَرْكَبًا مِنْهَا وَمِنِ الْجِنْسِ الْبَعِيدِ، أَوْ مِنْ عَرْضِيَّاتٍ يَخْتَصُّ جُمْلَتُهَا مِنْ حَيْثُ الْمَجْمُوعِ بِحَقِيقَةٍ وَاحِدَةٍ. الأوّل: كتعريف الإنسان بالضاحك، والثانٍ: كتعريفه بالجسم الضاحك، والثالث: كتعريفه بأنه ماشٍ على قدميه، عريض الأظفار، بادي البشرة، مستقيم القامة، ضحاك بالطبع. (دستور ٢/٩٧)

رسم ناقص: وہ تعریف ہے جو معروف کے خاصے سے، یا خاصے اور جنسِ بعید سے یا چند اعراض سے کی جائے، جیسے: انسان کی تعریف صرف ضاحد سے، یا جسمِ ضاحد سے، یا ماشٍ على القدمين، عريض الأظفار، بادي البشرة، مستقيم القامة، ضحاك بالطبع سے کرنا۔

### **حد الأوسط:** باب القاف كتحت "قياس" كضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحدسیات:** باب الکمیم کے تحت "مقدماتٍ یقینیہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

### **الحذف:** باب الکمیم کے تحت "مقدار" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

### **حروف المباني:** يُطلُقُ عَلَىٰ مَا يَتَرَكَّبُ مِنْهُ الْلَّفْظُ، نحو:

ا، ب، ت؛ لا ألف و باء و تاء؛ فإنّها أسماء الحروف لأنفسها، كما في النّظامي شرح الشافية. ويسمى حرف التهجي، وحرف الهجاء، وحرف المبني. (كشاف اصطلاحات الفنون ١/٤٣٧)

**حروف مبانی:** اس کا اطلاق اُن حروف ہجایہ پر ہوتا ہے جن سے مل کر کلمہ بنتا ہے (یعنی وہ حروف جو کلمات کی ترکیب کے لیے موضوع ہیں)، جیسے: ا، ب، ت؛ اس کا اطلاق الف، باء، تاء پر نہیں ہوتا؛ کیوں کہ الف وغیرہ ان حروف کے اسماء ہیں، مسمیات نہیں ہیں۔

**فائدہ:** انھیں حروف (ا، ب، ت) کو حروف تجھی، حروف ہجایہ اور حروف مبانی بھی کہتے ہیں۔

**حروف المعانی:** کل حرف اُو شبہ حرف لہ وظيفةٌ<sup>نحویّةً</sup> اُو صرفیّةً اُو صوتیّةً ذات دلالةٍ۔ (معجم حروف المعانی)

**حروف معانی:** ہر وہ حرف یا شبہ حرف ہے جس کا نحوی، صرفی یا صوت پر دلالت کرنے والا کوئی فائدہ ہو۔

**ملحوظہ:** شبہ حرف سے مراد کلم المجازات، ادوات شرط و جزاء اور ادوات استفہام ہیں، جیسے: مَنْ، كُلَّمَا وغیرہ، جو اگرچہ اسماء ہیں؛ لیکن اُن کے معانی دوسرے کلمے کو ملائے بغیر معلوم نہیں ہوتے؛ لہذا ان کو ”شبہ حرف“ کہا جاتا ہے۔

**الحروف المُعجمة:** وهي المَنْقُوطةُ. وغير المُعجمةِ، وهي غير المَنْقُوطةِ، وتُسمى بالْمُهْمَلَةِ أيضاً۔ (کشاف اصطلاحات الفنون ۱/۴۳۸)

**حروف مجھہ:** نقطہ دار حروف ہجایہ کو کہتے ہیں (۱)۔

**حروف مہملہ:** (غیر منقوطة) بغیر نقطوں والے حروف ہجایہ کو کہا جاتا ہے۔

**الحِسْنُ المشترك:** باب الحاء کے تحت ”حاسہ“ کے ضمن میں

(۱) حروف مجھہ میں نقطہ اوپر ہوتا ”فوقانیہ“ اور نیچے ہوتا ”تحنانیہ“ کہتے ہیں۔

ملاحظہ فرمائیں۔

**حسن التعلیل:** ہو اُن یُنکِرَ الأدیبُ صراحةً أَوْ ضمِنًا عَلَّةَ الشَّيْءِ الْمَعْرُوفَةَ، وَيَأْتِي بِعَلَّةٍ أَدْبَيَّ طَرِيقَةٍ تُنَاسِبُ الغَرَضَ الَّذِي يُرْمَى إِلَيْهِ.

یعنی اُن الشاعرُ أو الناشرُ یَدِعُی لَوْصِفِ عَلَّةَ غَيْرَ حَقِيقَيَّةٍ مُنَاسِبَةً لَهُ باعتبارِ لطيفٍ، مُشتملةً عَلَى دَقَّةِ النَّظَرِ، نحو: قول الشاعر:

|                                             |     |                                             |
|---------------------------------------------|-----|---------------------------------------------|
| لَكَنَّهَا رَقَصَتْ مِنْ عَدْلِكُمْ طَرَبًا | (۱) | مَا زُلِزلْتُ مِصْرُ مِنْ كَيْدِ الْمَبَاهِ |
|---------------------------------------------|-----|---------------------------------------------|

(جواهر البلاغة: ۲۲۳ - سفينة: ۱۱۴)

حسن تعلیل: (بُلْغا کی ایک صنعت) یہ ہے کہ انشاء پرداز (اپنے تخيّل سے) صراحةً یا ضمِنًا چیز کی علت مشہورہ کا انکار کرے، اور ایسی ادبی (اخلاقی) انوکھی علت پیش کرے جو اُس کے مقصد کے مناسب ہو۔

بے الفاظِ دیگر: شعر گو یا نثر نگار کا باریک بینی پر مشتمل عمدہ وصف کا تخيّل کرتے ہوئے مقصد کے موافق چیز کی علت غیر حقيقیہ کا دعویٰ کرنا، جیسے: شاعر کا شعر: ملکِ مصر کو زلزلہ کسی تدبیرِ الٰہی (برحقِ جزا کی تدبیر) سے نہیں آیا جس میں وہ بتلا ہوا ہو؛ بلکہ (تخيّل) ملکِ مصر آپ (حاکم مصر) کے عدل و انصاف کو دیکھ کر وجد میں آگیا ہے۔ شاعر نے زلزلے کی علت ”حاکم“ کے عدل و انصاف پر مصر کا خوشی میں جھومنا، بیان کی ہے، جو علت غیر حقيقیہ اور تخيّلِ محض ہے۔

**الحسُو:** (بلغاء کے نزدیک) حشو و توطیل کے لیے باب الالف میں

(۱) ادعی للوصف الذي هو الزلزال علة، وهي أنها رقصت طرباً منْ عدْلِ الْحَاكِمِ، وتلك العلة غير حقيقة، بل بالاعتبار والتخييل.

ایجاز اطناب کی بحث میں ”اطناب“ کا حاشیہ ملاحظہ فرمائیں۔

**الحشو:** (علم عروض میں) باب الشین کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحصر:** عبارۃ عن إيراد الشیء على عدد معین۔

حصر: چیز کو ( تقسیم کرتے ہوئے ) معین عدد میں منحصر کرنا۔ تقسیمات کے موقع میں ہونے والے حصر کی مشہور قسمیں دو ہیں: حصر عقلی، حصر استقرائی۔

**الحصر العقلي:** هو الذي يكون دائراً بين النفي والاثبات و يضره الاحتمال العقلي فضلاً عن الوجودي۔؛ كقولنا: الدلالة: إما لفظي، وإما غير لفظي.

حصر عقلی: وہ حصر ہے جو ( عقلًا ) نفی اور اثبات کے درمیان دائراً ہو، جیسے: دلالت یا تو لفظی ہوگی، یا غیر لفظی۔

ملحوظہ: جہاں پر حصر عقلًا معین عدد ( مثلاً تین ) میں منحصر ہو تو وہاں پر چوتھا احتمال عقلی طور پر بھی نہیں پایا جائے گا؛ ورنہ حصر ہی باقی نہ رہے گا، چہ جائے کہ وہاں واقعی طور پر چوتھا امر پایا جائے۔

**الحصر الاستقرائي:** هو الذي لا يكون دائراً بين النفي والإثبات؛ بل يحصل بالاستقراء والتتبع، ولا يضره الاحتمال العقلي؛ بل يضره الواقعي، كقولنا: الدلالة اللفظية: إما وضعية وإما طبيعية۔

(كتاب التعريفات: ۹۰)

حصر استقرائی: وہ حصر ہے جو نفی اور اثبات کے درمیان دائراً ہو؛ بلکہ وہ

انحصار تلاش کرنے اور ڈھونڈنے سے معلوم ہوا ہو، جیسے: لفظ کی دلالت یا توضیع (ایجاد کرنے) سے ہو رہی ہوگی، یا طبعی تقاضے سے ہوگی۔

فائدہ: حصر عقلی میں عقلائی احتمال کا پایا جانا نقصان دہ (حصر کوتولے نے والا) ثابت ہوگا، چہ جائے کہ وہاں کوئی احتمال وجودی بھی ہو۔ اور حصر استقرائی میں عقلائی کسی احتمال کا پایا جانا نقصان دہ ثابت نہیں ہوگا؛ ہاں! احتمال واقعی (حقیقی طور پر قسم زائد کا پایا جانا) ضرور نقصان دہ ہوگا، جیسے: دلالت لفظیہ یا توضیعیہ ہوگی یا طبعیہ ہوگی۔ (یہاں دلالت لفظیہ کی قسم ثالث یعنی دلالت لفظیہ عقلیہ بھی ہے، جس کو شمار نہیں کرایا ہے؛ لیکن یہ حصر چوں کہ حصر استقرائی ہے؛ لہذا اس پر کوئی زدنہ پڑے گی)۔

**أنواع الحصر:** الحصر على أنواع؛ لأنَّ الجزم بالانحصارِ إنْ كَانَ حَاصِلًا بِمَجْرِدِ مُلَاحَظَةٍ مَفْهُومِ الأَقْسَامِ مِنْ غَيْرِ إِسْتِعَانَةٍ بِأَمْرٍ آخرَ بَأْنُ يَكُونَ دَائِرًا بَيْنَ النَّفْيِ وَالإِثْبَاتِ، فَ”عَقْلِيٌّ“ (كحصر الشيء في الموجود والمعدوم)؛ وَإِنْ كَانَ مُسْتَفَادًا مِنْ دَلِيلٍ يَدْلُلُ عَلَى امْتِنَاعِ قِسْمٍ آخرَ، فَ”قَطْعِيٌّ“ أَيْ يَقِينِيٌّ (كحصر الشيء في الواجب والممکن والممتنع)؛ وَإِنْ كَانَ مُسْتَفَادًا مِنْ تَبَعُّ، فَ”إِسْتِقْرَائِيٌّ“ (كحصر أبواب الشلاطي المجرد في الستة)؛ وَإِنْ حَصَلَ مِنْ مُلَاحَظَةٍ مُنَاسِبَةٍ تَمَازِيٌّ وَتَخَالُفٍ اعْتَبَرَهَا الجَاعِلُ القَاسِمُ، فَ”جَعْلِيٌّ“ (كحصر الطبيب الحاذق الدواء والغذاء للمريض)۔ (دستور العلماء ۴۲/۲۔ سوال باسوی: ۵۰)

حصر کی کل چار قسمیں ہیں: حصر عقلی، حصر قطعی، حصر استقرائی اور حصر جعلی۔

**حصر عقلی:** مُقْسَمٌ کے (اقسام معدود میں) مختصر ہونے کا یقین

- امرِ آخر کی معاونت کے بغیر - محض اقسام کے مفہوم کا لحاظ کرنے سے حاصل ہو، بہ ایں طور پر کہ انحصار کا حکم نفی اور اثبات کے درمیان دائر ہوتا اُس کو ”حصر عقلی“ کہتے ہیں، جیسے چیز کو موجود و معدوم میں منحصر کرنا۔

**حصر قطعی:** مقصّم کا اقسام معدود میں منحصر ہونا کسی ایسی دلیل سے مستفاد ہو جو مزید قسم کے نامکن ہونے پر دلالت کرے، تو اُس کو ”حصر قطعی“ کہتے ہیں، جیسے: اشیاء کو واجب، ممکن اور ممتنع میں منحصر کرنا، کہ اقسامِ ثلاٹھ کے اجتماع سے مزید قسم کا تصور تو ہو سکتا ہے؛ لیکن دلیل (اجتماع نقیضین) اُس کو باطل ثابت کرے گی۔

**حصر استقرائی:** مقصّم کا اقسام معدود میں منحصر ہونا تثبیج اور تلاش کرنے سے مستفاد ہو تو اُس کو ”حصر استقرائی“ کہتے ہیں، جیسے: ثلاثی مجرد کے ابواب کا چھ میں منحصر ہونا۔

**حصر جعلی:** مقصّم کا اقسام معدود میں منحصر ہونا، واضح اور قاسم (مثلاً طبیب) کے اعتبار کردہ اقسام کے باہمی فرق و امتیاز اور مخالفت کے تعلق کا لحاظ کرتے ہوئے ہو تو وہ حصر جعلی ہے، جیسے: حکیم کا مریض کی دوائی اور خوراک کو بعض مخصوص اشیاء میں منحصر کر دینا۔

**حق اليقين:** باب العین کے تحت ”علم اليقين“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحقيقة:** حقيقة الشيء وما هيّة مابه الشيء هو هو، كالحيوان الناطق لإنسان؛ بخلاف مثل الضاحك والكاتب مما

يمكن تصوّر الإنسان بدونه، فإنّه من العوارض.

وقد يقال: أنّ مابه الشيء هو هو باعتبار تحقّقه حقيقة، وباعتبار تشخيصه هوية، ومع قطع النظر عن ذلك ماهيّة. (شرح العقائد) حقيقة وما هيّة: شئ كيّ حقيقة وما هيّة وهو كلاميّ ہے جس کی وجہ سے وہ چیز چیز ہوتی ہے، جیسے: حیوان ناطق انسان کے لیے، برخلاف ضاحد اور کاتب جیسی وہ چیزیں جن کے بغیر بھی انسان کا تصوّر ممکن ہے، کہ وہ عوارض ہیں۔ کبھی حقيقة وما هيّة کے درمیان اعتباری فرق بیان کیا جاتا ہے کہ: مابه الشيء هو هو اپنے متحقّق اور موجود ہونے کے اعتبار سے حقيقة ہے، اور مشخص و معین ہونے کے اعتبار سے هویّت ہے، اور ان دونوں سے صرف نظر کرتے ہوئے ما هيّة کلامیّ ہے۔

ملاحظہ: حقيقة وما هيّة کے درمیان کوئی حقيقی فرق نہیں ہے؛ البتّہ بعض حضرات نے اعتباری فرق بیان کیا ہے۔

**الحقيقة:** لها معانٍ بحسب الاستعمالاتِ: فإنّها:

(قد تُستَعْمَلُ) في مقابلة الاعتبار، فيراد بها الذات، والمراد بالاعتباراتِ: الحيثياتُ اللاحقةُ للذاتِ.

و(قد تُطلّق) في مقابلة الفرض والوهم، ويُراد بها حينئذ نفس الأمرِ.

و (قد تُستَعْمَل) في مقابلة المفهوم، كما يُقال: إن البصر داخل في مفهوم العمى، لا في حقيقته.

و(قد تُستَعْمَل) في مقابلة الحكم، أما سمعت أنّ اللفظ: ما يتلفظُ

بِهِ إِلَّا نَسَانٌ حَقْيَقَةً أَوْ حَكْمًا!.

وَ(قُدْ تُطْلَق) فِي مُقَابِلَةِ الْمَجَازِ، كَمَا يُقَالُ: أَنَّ كَلْمَةَ الْأَسَدِ حَقْيَقَةُ فِي الْحَيَوانِ الْمُفْتَرِسِ، مَجَازٌ فِي الرَّجُلِ الشُّجَاعِ. (دستور العلماء ۴۵، ۴۶)

استعمال کے مطابق حقیقت کے بہت سے معانی ہیں:

(۱) مقابل اعتبر: لفظ حقیقت کو جب اعتبار کے مقابل بولا جائے تو حقیقت سے مراد اصل ذات ہوگی، اور اعتبار سے مراد: ذات کو لاحق ہونے والی حیثیات (خصوص حالات) ہوں گے۔ (جیسے: زید ایک حقیقی چیز ہے اور اس کی سخاوت ایک اعتباری چیز ہے۔)

(۲) مقابل فرض و وہم: لفظ حقیقت کو جب فرض و وہم کے مقابل بولا جائے تو حقیقت سے مراد واقعیت ہوگی؛ فرض کرنا (مان لینا) اور وہم کرنا (بے بنیاد خیال قائم کرنا) مراد نہ ہوگا، (جیسے: انسان حقیقی یعنی واقعی چیز ہے جب کہ عنقاء فرضی چیز ہے)۔

(۳) مقابل مفہوم: حقیقت کا اطلاق کبھی مفہوم کے مقابل پر بھی ہوتا ہے، جیسے: عُمی (اندھا ہونا) کے مفہوم میں بصر داخل ہے (یعنی بینائی کی صلاحیت کے باوجود نہ دیکھنا)، اور عُمی کی حقیقت میں بصر داخل نہیں ہے۔

(۴) مقابل حکم: حقیقت کا اطلاق کبھی حکم کے مقابل پر بھی ہوتا ہے، جیسے: لفظ: وہ بامعنی کلمہ ہے جس کو انسان اپنی زبان سے بولے؛ چاہے حقیقتی بولے (جیسے: زید)، یا حکماً بولے (جیسے: ضرب میں ہو ضمیر کو حکماً بولا گیا ہے)۔

(۵) مقابل مجاز: حقیقت کا اطلاق کبھی مقابل مجاز پر بھی ہوتا ہے، جیسے:

لفظ اُسد حیوانِ مفترس میں حقیقت ہے، یعنی یہ اُس کا معنی وضعی ہے، اور جل شجاع میں مجاز ہے، یعنی یہ اُسد کا معنی غیر وضعی ہے۔

### المَاهِيَّةُ : كانت في الأصل "ماهويّةً" ، الياء للنسبة والباء

للمصدريةِ، ثُمَّ قُلْبَتُ الْوَاءُ يَاءً وَأُدْعِمَتُ الْيَاءُ فِي الْيَاءِ وَكُسْرَتِ الْهَاءُ . وهي في عَرْفِ الْحُكْمَاءِ: مَا بِهِ يُجَابُ عَنِ السُّؤَالِ بِمَا هُوَ؛ فَعَلَى هَذَا يُطْلَقُ الْمَاهِيَّةُ عَلَى الْحَقِيقَةِ الْكُلِّيَّةِ . وَرُبَّمَا تُفَسَّرُ بِـ"مَا بِهِ الشَّيْءُ هُوَ هُوَ" ، فَتُطْلَقُ عَلَى الْحَقِيقَةِ الْكُلِّيَّةِ وَالْجُزِئِيَّةِ أَيْضًا ، وَالْحَقِيقَةُ وَالْمَاهِيَّةُ هُوَ" . مُتَرَادِفَاتٍ . (دستور العلماء / ۳ / ۲۲۰)

ماہیت: دراصل ماہویّ تھا، یاء برائے نسبت اور تاء برائے مصدریت ہے، واکو یاء سے بدلا گیا، اور یاء کا یاء میں ادغام کیا، اور یاء کی مناسبت سے ہاء کو کسرہ دیا گیا تو ماہیّہ ہو گیا۔

ماہیت: (فلسفہ کے نزدیک) وہ حقیقتِ کلیہ ہے جو ماہو کے سوال کے جواب میں واقع ہو۔

بس اوقات ماہیت کا اطلاق ما بِهِ الشَّيْءُ هُوَ هُوَ، (وَعَقْلَى مفہوم جس سے چیز کا قوام ہو) پر بھی ہوتا ہے، (جیسے: ڈسک کی ماہیت لکڑی اور کیل ہے)۔

فائدہ: (۱) پہلی تعریف کے مطابق ماہیت کا اطلاق حقیقتِ کلیہ پر ہو گا۔ اور دوسری تعریف کے مطابق ماہیت کا اطلاق حقیقتِ کلیہ و جزئیہ دونوں پر ہو گا۔

(۲) حقیقت و ماہیت الفاظِ متراوہ میں سے ہیں۔

### الْهُوَيَّةُ : هي الْحَقِيقَةُ الْجُزِئِيَّةُ ، حَيْثُ قَالُوا: الْحَقِيقَةُ الْجُزِئِيَّةُ

تُسمَّى: هُوِيَّةً، يَعْنِي أَنَّ الْمَاهِيَّةَ إِذَا أُعْتَبَرَتْ مَعَ التَّشْخُصِ سُمِّيَتْ هُوِيَّةً.  
وَقَالُوا: الْهُوِيَّةُ مَا خُوذَةٌ مِنَ الـ”هُوَ هُوَ“ وَهِيَ فِي مُقَابَلَةِ الْغَيْرِيَّةِ. (دستور

العلماء ۳/۵۵۶)

**ہویت:** پہلی تعریف: حقیقت جزئیہ (غیر سے ممتاز کرنے والے شخص) کو کہتے ہیں۔ یعنی جب ماہیت کا لحاظ تشخص (ما به الامتیاز) کے ساتھ کیا جائے تو اُسے ”ہویت“ کہتے ہیں، (مثلاً: ماہیت انسانیہ کے ساتھ زید کے رنگ روپ، اُس کی پیشانی کا چوڑا ہونا، ناک کا بلند ہونا وغیرہ کا لحاظ کیا جائے گا، تو حقیقت جزئیہ (یعنی ذات زید) ہی متصور ہوگی)۔

**دوسری تعریف:** (بے قول بعض) ”ہویت“ هُوَ هُوَ سے ماخوذ ہے اور غیریت کا مقابلہ ہے۔ (هو هو: دو چیزوں میں اتحاد بتانے کا محاورہ ہے۔) (۲)

(۱) **المُلاحَظَةُ: الْهُوِيَّةُ:** تُطلُقُ عَلَى ثَلَاثَةِ معانٍ: أحَدُهَا الْهَيَّةُ الشَّخْصِيَّةُ؛ وَذَلِكَ لِقبُولِها الإِشَارَةَ. وَثَانِيُّهَا الْوُجُودُ الْخَارِجِيُّ؛ إِذْ بِهِ تُصِيرُ الْمَاهِيَّةَ قَابِلَةَ لِلإِشَارَةِ. (وَكُلُّ مِنَ الْمَعْنَيَيْنِ مُسْتَعْمَلٌ مَشْهُورٌ). وَثَالِثُهَا التَّشْخُصُ. فَاحْفَظُهَا لَئَلَّا تَخْبُطَ فِي اسْتِعْمَالِهَا الْمُخْتَلِفَةِ. (نبراس: ۲۸)

(۲) **فَأَنَّهُ:** [۱] **ہویت، حقیقت جزئیہ** (شی کی ماہیت کے ساتھ اُس کے تخصیات کا اعتبار کرنا) کو ہویت سے تعبیر کیا جاتا ہے، کہا جاتا ہے کہ: ہویت - بِمُقَابَلَةِ غَيْرِيَّةٍ - هو هو سے ماخوذ ہے۔

[۲] معانی، معنویات، ھوھو

معانی: معنی کی جمع ہے، معنی کا لغوی ترجمہ ہے: مقصود اور مراد۔ اور اصطلاح میں ”حقیقت“ و ماہیت اور عقلی مفہوم، کوہی معنی کہتے ہیں، اور حقیقت و ماہیت ما به الشيء هو هو (کسی چیز کی بنیاد اور بناؤٹ میں داخل ہونے والی شی جس سے چیز کا وجود ہوتا ہے) کو کہتے ہیں، جیسے: انسان کی ماہیت ہے حیوان ناطق؛ کیوں کہ اس سے انسان کا قوام ہے، اور حیوان ناطق ایک عقلی مفہوم ہے، خارج میں مستقلًا اُس کا وجود نہیں۔

## المقول في جواب ماهو: (في اصطلاح

المنطقيين) هو اللّفظ المذكور في جواب "ما هو؟" الدالُّ بالُّمطابقة عَلَى المَاهِيَّةِ الْمَسْؤُلِ عَنْهَا بـ "ما هي؟"، كالحَيَوانِ النَّاطِقِ، فَإِنَّهُ إِذَا سُئِلَ عَنِ الإِنْسَانِ بـ "ما هُوَ؟" يُجَابُ بِالْحَيَوانِ النَّاطِقِ الدالُّ عَلَى مَاهِيَّتِهِ بِالُّمطابقةِ. (دستور العلماء / ٣٥٤)

**جواب ماهو:** (منطقة کی اصطلاح میں) ماهو کے سوال میں ذکر کردہ امور کا وہ جواب ہے جو مسئول عنہ کی ماہیت پر مکمل طور پر دلالت کرے، جیسے: جب انسان کے بابت ماهو؟ سے دریافت کریں، تو حیوان ناطق سے جواب دیا عرفِ عام میں حقائق و معانی کو "معنویات" (محسوسات کی ضد) سے تعبیر کرتے ہیں: مذکور کے لیے "ہو ہو" اور مؤنث کے لیے "ہی ہی"۔

دو چیزوں میں اتحاد بتانے کے لیے محاورہ ہے۔ ملکہ سبانے یہ محاورہ استعمال کیا ہے: ﴿قَالَتْ كَانَهُ هُوَ﴾ اور جنت میں اہل جنت یہ محاورہ استعمال کریں گے: ﴿قَالُوا: هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ﴾۔ اور دو چیزوں میں اتحاد "من كل الوجوه" نہیں ہو سکتا؛ ورنہ وہ دو کہاں رہیں گی؟ "من وجہِ" ہی اتحاد ہو سکتا ہے، شیخ محمد علی تھانویؒ نے "کشاف اصطلاحات الفنون" میں اس اتحاد کی متعدد صورتیں بیان کی ہیں، مثلاً: (۱) اتحادِ ذاتی، یعنی حملِ ایجادی ہو سکے، جیسے: زید انسان پس زید اور انسان ایک ہی چیز ہے۔ (۲) اتحادِ الْمَفْهُوم: جیسے: اسد اور غضفر کا ایک ہی مفہوم ہے، پس یہ دونوں متعدد ہیں۔ (۳) متعددِ دلائل کسی خاص اعتبار سے متعدد ہوں، جیسے: افراد انسانی انسان ہونے کے اعتبار سے متعدد ہیں۔ (رحمۃ اللہ الواسعہ: ۱۸۹) اتحاد کی مختلف نوعیتیں باب الالف میں "اتحاد" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**حقيقة، معرفت:** اعمال باطن کی درستگی سے قلب میں جو جلا و صفات پیدا ہوتا ہے اس سے قلب پر بعض حقائق کونیہ و حقائق الہیہ و صفاتیہ منشف ہوتے ہیں، ان مکشوفات کو "حقيقة" کہتے ہیں، اور انکشاف کو "معرفت" کہتے ہیں۔ اور اُس صاحبِ انکشاف کو "محقق و عارف" کہتے ہیں۔ (تجھہ

جاتا ہے، جو حیوان ناطق، ماہیت انسانیہ کے تمام افراد پر برابری کے ساتھ دلالت کرتا ہے کہ جہاں ماہیت انسانیہ پائی جائے گی حیوان ناطق ہونا پایا جائے گا (۱)۔

**الحکم:** (بِضَمِّ الْحَاءِ وَسُكُونِ الْكَافِ)، أَثْرُ الشَّيْءِ الْمُتَرَتَّبِ عَلَيْهِ. وَفِي الْعُرُوفِ إِسْنَادُ أَمْرٍ إِلَى أَمْرٍ آخَرَ، إِيْجَابًاً أَوْ سَلَبًاً؛ فَخَرَجَ بِهِذَا مَا لَيْسَ بِحُكْمٍ، كَالنِّسْبَةِ التَّقْيِيدِيَّةِ.  
حکم: چیز پر مرتب ہونے والا نتیجہ۔

حکم: (مناطقہ کے نزدیک) ایک چیز کا دوسرا چیز سے ایجادی یا سلبی تعلق (نسبت تامہ ثبوتیہ یا سلبیہ) قائم کرنا۔

فائدہ: اس تعریف سے وہ مثالیں خارج ہو جائیں گی جن میں نسبت تامہ ثبوتیہ یا سلبیہ نہ ہو، جیسے: نسبت تقيید یہ۔

**الحکم:** (الْمُصْطَلحُ عِنْدَ الْأَصْوَلِيِّينَ) هُوَ أَثْرُ حُكْمِ اللَّهِ الْقَدِيمِ، فَإِنَّ إِيْجَابَ اللَّهِ تَعَالَى قَدِيمٌ، وَالْوُجُوبُ حَكْمٌ وَأَثْرٌ. (دستور العلماء ۲/۵۸)

(۱) مَا هُوَ؟ (وہ کیا ہے؟) کا استعمال تین چیزوں کے دریافت کرنے کے لیے ہوتا ہے:  
[۱] کسی چیز کی حقیقت کے کل اجزاء [۲] نوع [۳] جنس۔

۱) جب سائل صرف ایک ہی کلی چیز کے متعلق مَاهُوَ کے ذریعے سوال کریں، تو اس کا مقصد اس چیز کی حقیقت کے کل اجزاء اوضاحت دریافت کرنا ہوتا ہے، جیسے: إِلَّا إِنْسَانٌ مَاهُوَ؟ جواب: حیوان ناطق۔  
۲) اگر سائل ایک جزئی چیز یا چند متفق الحقائق چیزوں کے متعلق "ما ہو" کے ذریعے سوال کرے، تو اس کا مقصد ان سب کی نوع کو دریافت کرنا ہوتا ہے، جیسے: زَيْدٌ مَا ہُوَ؟ یا زَيْدٌ وَعَمْرُو وَبَنْجَرٌ مَا ہُمْ؟ جواب: هُمْ إِنْسَانٌ۔

۳) اگر مختلف الحقائق چیزوں کے متعلق "ما ہو" کے ذریعے سوال کیا گیا ہے، تو سائل کا مقصد ان سب کی جنس کو دریافت کرنا ہوتا ہے، جیسے: إِلَّا إِنْسَانٌ وَالبَقْرُ وَالغَنَمُ مَا ہُمْ؟ جواب: حیوان۔ (تو پنج امتنق: ۲۸)

حکم: (اہلِ اصول کے نزدیک) ربِ کائنات کے فرمانِ قدیم کا نتیجہ (یعنی: آزلی امرِ الٰہی کا باقی رہنے والا اثر)؛ کیوں کہ اللہ تعالیٰ کا (حکم کو) واجب کرنا ازلی ہے، اور حکم کا وجوب، ایجادِ الٰہی کا نتیجہ اور اثر ہے (۱)۔

**الخلوٰل:** بابِ التاءَ کے تحت ”تداخل“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحملُ:** عندَ أَرْبَابِ الْمَعْقُولِ يُطْلَقُ بِالاشْتِرَاكِ الْلَّفْظِيِّ عَلَىٰ ثَلَاثَةِ مَعَانٍ: (الأَوَّلُ) الْحَمْلُ الْلُّغُوِيُّ، (وَالثَّانِيُّ) الْحَمْلُ الْإِشْتِقَاقِيُّ، (وَالثَّالِثُّ) حَمْلُ الْمُواطَاهِ.

حمل: (مناطقہ کے یہاں) ایک مشترک لفظ ہے جو تین معانی میں مستعمل ہے: حملِ لغوی، حملِ اشتراقی اور حملِ مواطات۔

**الحملُ الْلُّغُوِيُّ:** هُوَ الْحُكْمُ بِثَبُوتِ شَيْءٍ لِشَيْءٍ أَوْ اِنْتِفَاعِهِ

عنهُ، [نحو: زید عالم، عمر و شاعر]. (دستور العلماء، ۶۵/۲، ۶۶)

حملِ لغوی: لغت میں حمل کہتے ہیں: ایک چیز کو دوسری چیز کے لیے ثابت کرنا یا نفی کرنا، (جیسے: ”زید عالم ہے“، اس مثال میں زید پر عالم ہونے کا حکم لگایا گیا ہے) (۲)۔

(۱) حکم: لغت میں حکم کے معنی علم و فہم اور عدل کے ساتھ فیصلہ کے ہے، قرآن میں اکثر ”فیصلہ“ کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔ فقه میں حکم کی اصطلاح ایک تو قیاس کے ذیل میں آتی ہے، اور حکم کی ایک اصطلاح اور ہے جس کا خلاصہ بندگانِ خدا کے افعال سے متعلق اللہ تعالیٰ کا خطاب، خواہ کسی بات کا مطالبہ ہو یا کسی عمل کے سلسلے میں کرنے اور نہ کرنے کا اختیار، یا بے طور وضع کوئی بات کہی گئی ہو۔ (ملخص من قاموس الفقه ۳/۲۸۷)

(۲) حملِ لغوی کی دو قسمیں ہیں: حملِ اولی اور حملِ شائع۔

حملِ اولی: وہ حمل ہے جس میں موضوع اور محبول کے درمیان عینت کا تعلق ہو، جیسے: الإِنْسَانُ إِنْسَانٌ =

**حمل المُواطاة :** هُوَ أَنْ يَكُونَ الشَّيْءُ مَحْمُولًا عَلَى المَوْضُوعِ بِالْحَقِيقَةِ، أَيْ بِلَا وَاسِطةٍ، كَقُولَنَا: إِلَّا نَسَانٌ حَيَوانٌ. (كشاف: ٤٨٣، ١)

حمل بالمواطاة: وحمل ہے جس میں محمول کو موضوع پر فی، ذویالہ کے واسطے کے بغیر محمول کیا گیا ہو، جیسے: ”إِلَّا نَسَانٌ حَيَوانٌ“ میں حیوانیت کو انسان پر بلا واسطہ محمول کیا گیا ہے۔

**الحمل الاشتقاقي :** هُوَ أَنْ لَا يَكُونَ الشَّيْءُ مَحْمُولًا بِالْحَقِيقَةِ، بَلْ يُنْسَبُ إِلَيْهِ، كَالْبَيَاضِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى إِلَّا نَسَانٍ، فَلَا يُقَالُ: إِلَّا نَسَانٌ بَيَاضٌ، بَلْ ذُو بَيَاضٍ أَوْ أَيْضًا. (كشاف: ٤٨٣، ١)

حمل اشتقاقي: وحمل ہے جس میں محمول کو موضوع کی طرف (فی، ذویاً لام جارہ کے ذریعے) نسبت کرنا، نہ کہ محمول کو موضوع پر محمول کرنا، جیسے: انسان کی

= حمل شائع متعارف: وحمل ہے جس میں موضوع اور محمول کے درمیان عینت کا تعلق نہ ہو؛ بلکہ صرف وجود میں اتحاد ہو، کل إنسان حیوان۔

ملحوظہ: علوم و فنون میں اعتبار صرف حمل شائع متعارف کا ہے اور اس حمل میں من وجہ اتحاد اور من وجہ مغایرت ہونا ضروری ہے، اتحاد وجود کے اعتبار سے ہو گا اور تغایر تعقل (سمجھنے) کے اعتبار سے ہو گا۔ (ارشاد الفہوم شرح سلم العلوم)

(١) الحمل الاشتقاقي: هو الحمل بِواسِطة "فِي" أَو "ذُو" أَو "لَهُ"، وَحَقِيقَتُهُ الْحُلُولُ، فَإِنَّكَ إِذَا قُلْتَ: زَيْدٌ ذُو مَالٍ فَقُدْ حَمَلَ الْمَالَ عَلَى زَيْدٍ بِواسِطة "ذُو".

حمل المُواطاة: هو حمل شَيْءٍ بِقَوْلٍ "عَلَى" مِثْلٍ: إِلَّا نَسَانٌ حَيَوانٌ، يَعْنِي الحَيَوانُ مَحْمُولٌ عَلَى إِلَّا نَسَانٍ، وَحَقِيقَتُهُ هُوَ هُوَ. (دستور العلماء ٦٥، ٦٦)

طرف بیاض کی نسبت کرتے ہوئے ”الإنسانُ بِيَاضٍ“ یعنی ”انسان سفیدی ہے“، نہیں کہا جاتا؛ بلکہ ”الإنسانُ ذُو بَيَاضٍ“ یا ”الإنسانُ أَيَّاضٍ“ انسان سفیدی والا ہے یا سفید ہے کہا جاتا ہے۔

**الخواص :** (ظاہرہ، باطنہ) اسی باب کے تحت ”حاسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحيثية الإطلاقية :** الحيثية إذا كانت عين المحيط كان معناها الإطلاق، وأنه لا قيد هناك حتى عن قيد الإطلاق أيضاً.

حيثيت اطلاقیہ: جب قید حیثیت مقید بالحیثیت کا عین ہو تو اس قید حیثیت سے اطلاق مراد ہوگا، کہ وہاں پر کوئی بھی قید ملحوظ نہیں ہے، حتیٰ کہ وہ مطلق ہونے کی قید سے بھی مطلق ہے، (یعنی صرف محیث میں تعمیم کرنا مقصود ہو، اضافہ کرنا مقصود نہ ہو، جیسے: الإنسانُ مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ إِنْسَانٌ، حَيَّانٌ نَاطِقٌ)۔ مثال مذکور میں انسان مقید بالحیثیت ہے اور من حیث آنہ انسان قید حیثیت ہے جو مقید بالحیثیت کا عین ہے۔ یہاں انسان بہ طاہر قید حیثیت سے مقید ہے؛ لیکن درحقیقت اس سے انسان کا اطلاق مراد ہے، یعنی انسان، انسان ہونے کی حیثیت سے حیوان ناطق ہے۔

**الحيثية التقيدية :** الحيثية إذا كانت غير المحيط فمعناها أنه ممحكم عليه بالنظر إلى ذلك الغير، وقطع النظر عن غير ذلك الغير۔ (دستور العلماء ۷۸/۲)

حيثيت تقیدیہ: جب قید حیثیت مقید بالحیثیت کا (مفہوم کے اعتبار سے) غیر ہو، تو اس قید کا مطلب یہ ہوگا کہ مقید بالحیثیت پر مذکورہ حکم، اس حیثیت و ملاحظہ

سے ہے، اور اُس قِیدِ حیثیت یعنی أنه کاتب کے علاوہ سے قطع نظر ہے، (جیسے: الإِنْسَانُ - مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ كَاتِبٌ - مُتَحَرِّكُ الْأَصَابِعُ، کہ اس مثال میں محيث مع الحیثیت یعنی: الإِنْسَانُ مَعَ الْكِتَابِ پر تحریکِ اصابع کا حکم لگایا ہے، اور عدمِ کتابت کی صورت سے قطع نظر ہے)۔

اس کی مثال جس سے دونوں حیثیتوں کا فرق واضح ہوتا ہے، یہ ہے کہ شریعت کے احکام دینے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کا ہے، ﴿إِنَّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ﴾ گویا یہ اختیار اللہ کے رسولوں کو بھی حاصل نہیں، پھر انہمہ اربعہ کی تقليد کا کیا مطلب؟ اس کا جواب یہ ہے کہ: تقليدِ امام من حیث ہو ہو (یعنی من حیث أنه إمام) نہیں کی جاتی؛ بلکہ من حیث أنه نائب عن الشريعة کی جاتی ہے، اور بہ ایں حیثیت رسول اللہ ﷺ کی بھی تقليد کی جاتی ہے۔ الحاصل! ممانعت حیثیت اطلاقیہ کے اعتبار سے ہے، جب کہ یہی تقليد بہ حیثیت تقليد یہ مامور ہے۔

**من حیث:** إِنَّ قَوْلَكَ مِنْ حَيْثُ كَذَا، يُرَادُ بِهِ بَيَانُ الْإِطْلَاقِ وَأَنَّهُ لَا قِيَدَ هُنَاكَ، كَمَا فِي قَوْلِكَ: الإِنْسَانُ مِنْ حَيْثُ هُوَ. وَقَدْ يُرَادُ بِهِ التَّقْيِيدُ، كَمَا فِي قَوْلِكَ: النَّارُ مِنْ حَيْثُ أَنَّهَا حَارَّةٌ تُسَخِّنُ. (دستور العلماء ۲۳۴/۳ ب)

من حیث: اس سے مراد کہی تو ”اطلاق“ ہوتا ہے، یعنی یہاں پر کوئی قید نہیں ہے، جیسے: الإِنْسَانُ مِنْ حَيْثُ هُو، (اسے ”حیثیت اطلاقیہ“ کہا جاتا ہے)۔

(۱) **حیثیت تعلیلیہ:** وہ حیثیت ہے جو محیث پر لگائے ہوئے حکم کی علت بیان کرے، جیسے: زید مکرمٌ مَنْ حِيَثُ إِنَّهُ عَالَمٌ اس مثال میں تکریمِ زید کا حکم بہ حیثیت علم ہے؛ کیوں کہ فقدانِ علم کی صورت میں یہ حکم نہیں تھا۔

اور کبھی مِن حیث سے تقیید مراد ہوتی ہے (اسے ”حیثیتِ تقییدیہ“ کہا جاتا ہے)، جیسے: النَّارُ مِنْ حِيْثُ أَنَّهَا حَارَّةٌ تُسْخِنُ: آگ اس حیثیت سے کہ وہ گرم ہوتی ہے، چیز کو گرم کرنے والی ہے۔

# باب الْخَاءُ

**الخارج:** يُراد به تارَةً ما يُرادُفُ الأعيانَ، وَتارَةً خارجُ النِّسْبَةِ

الذِّهْنِيَّةِ، وَتارَةً يُرادُ به نفسُ الأمرِ. (دستور العلماء ٢/٥٢ ب)

لفظ خارج كا اطلاق تین چیزوں پر ہوتا ہے: عین (خارج میں پائی جانے والی چیز) کے معنی پر (جیسے: زید کی آنکھوں کا وجود خارج میں ہے؛ لیکن بینائی کا وجود خارج میں نہیں)، نسبت ذہنیہ کے خارج یعنی نسبت خارجیہ پر، اور نفس الامر (بے معنی واقعی بات، درحقیقت) کے معنی میں۔

**الخاصَّةُ:** كليَّة مقولَةٌ عَلَى أَفْرَادٍ حَقِيقَةٍ وَاحِدَةٍ فَقَطُّ، قُولًا عَرَضِيًّاً:

سواءً وُجِدَ فِي جمِيعِ أَفْرَادِهِ، كالكاتِبُ بالقوَّةِ، بِالنِّسْبَةِ إِلَى الإِنْسَانِ أوْ فِي بَعْضِ أَفْرَادِهِ، كالكاتِبُ بِالفعْلِ بِالنِّسْبَةِ إِلَيْهِ. (كتاب التعريفات: ٦٩)  
خاصَّة: تفصيل باب الْخَاءُ كـتحت كلیاتِ خمسَةٍ كضمِّن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الحدُّ:** قَوْلٌ دَالٌّ عَلَى مَاهِيَّةِ الشَّيْءِ. (كتاب التعريفات: ٦٠)

حد: تفصيل باب الْخَاءُ كـتحت ”حد“ کے ضمِّن میں ملاحظہ فرمائیں۔

الملاحظة: الفرق بينَ الحدِّ والخاصَّةِ: أَنَّ الْحَدَّ لَا بَدَّ أَنْ يَكُونَ فِي جمِيعِ آحَادِ المحدودِ. والخاصَّةُ: هي التِّي تَكُونُ فِي بَعْضِ آحَادِهَا خاصَّةً. (ماربُ الطلبه: ٦٧)

خاصیت اور حد کے درمیان فرق: ان دونوں کے درمیان فرق یہ ہے کہ: حد (تعريف) کامعَّ ف کے تمام افراد میں پایا جانا ضروری ہے، اور خاصیت مختص بہ کے

بعض افراد میں ہی پائی جاتی ہے، (جیسے: متعدد ہونا بابِ افعال کی خاصیت ہے؛ مگر یہی باب کبھی لازم بھی ہوتا ہے، جیسے: أَحَمَّ الشَّيْءُ: قابل تعریف ہونا) (۱)۔

**الخط:** باب النون کے تحت ”نقطہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الخطأ:** هُوَ الذَّنْبُ الَّذِي لَيْسَ لِلإِنْسَانِ فِيهِ قَصْدٌ، وَضِلْدُهُ الصَّوَابُ۔ (التعریفات الفقهیہ: ۸۷) (۲)

خطاء: وہ قصور ہے جس میں انسان کا قصد و ارادہ نہ ہو، اس کی ضد صواب (درستگی) ہے۔

**الصَّوَابُ:** لغة السداد، واصطلاحاً: الأمر الثابت الذي

لايسوغ إنكاره۔ وقيل: الصَّوَابُ: إصابةُ الحقِّ۔ (التعریفات الفقهیہ: ۱۳۱) صواب: لغوی معنی: درستگی۔ اصطلاحی معنی: وہ پختہ معاملہ جس میں انکار کی گنجائش نہ ہو۔ اور بقول بعض: درستگی کو پہنچنا۔

**الخطبة:** كلامٌ منشورٌ مؤلفٌ من المقدّمات اليقينية

(۱) حد: کسی چیز کی مانعیت پر دلالت کرنے والا قول، تعریف۔ خاصة الشی: خاصیت، مخصوص صفت جو دوسرے سے ممتاز بنائے۔

خلاصہ یہ ہے کہ، تعریف کے اندرجامِ الأفراد اور ممانع عن دخول الغیر ہونا شرط ہے، اور خاصہ کے اندرجامِ جميع الأفراد المختص به ہونا شرط نہیں؛ بلکہ صرف ولا یوجد فی غیرہ ہونا شرط ہے۔

(۲) ملحوظة: الصَّوَابُ والخطأ يُستعملان فِي المُجتَهَداتِ، وَالْحَقُّ وَالْبَاطِلُ يُستَعْمَلُان فِي الْمُعْتَقَدَاتِ؛ حتَّى إِذَا سُئلَنَا فِي مَذَهِبِنَا وَمَذَهَبٌ مَنْ خَالَفَنَا فِي ”الْفُرُوعَ“، يَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نُجِيبَ: بِأَنَّ مَذَهَبَنَا صَوَابٌ يَحْتَمِلُ الخطأً، وَمَذَهَبٌ مَنْ خَالَفَنَا خَطأً يَحْتَمِلُ الصَّوَابَ؛ وَإِذَا سُئلَنَا عَنْ مُعْتَقَدَنَا وَمُعْتَقَدٌ مَنْ خَالَفَنَا فِي ”الْمُعْتَقَدَاتِ“، يَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نَقُولُ: الْحَقُّ مَا عَلَيْهِ

نَحْنُ، وَالْبَاطِلُ مَا عَلَيْهِ خُصُومُنَا۔ (كتاب التعریفات: ۹۶)

وَالْمَقْبُولَةِ وَالْمَظْنُونَةِ، أَوْ إِحْدَاهَا— تُرْغِيْبًا أَوْ تُرْهِيْبًا أَوْ كَلاهِمًا— مُصْدَرًا بِالْحَمْدِ وَالصَّلَاةِ مَعَ كَوْنِ مُخَاطِبِهِ غَيْرَ مُعَيْنٍ. يُقَالُ: سَمِعْنَا خُطْبَةَ الْجُمُعَةِ وَالْعِيدَيْنِ. وَتُطلُّقُ عَلَى خُطَابِ الْوَعْظِ أَيْضًا. (دستور العلماء ٦٠ / ٢ ب)

خطبه: بغرض ترغيب وترهيب وہ عام غیر منظوم کلام ہے جس کی ابتداء حمد و صلاة سے ہو، اور مقدمات یقینیہ، مقبولہ اور مظنونہ پر مشتمل ہو، یا اُس میں صرف ایک قسم کے مقدمات پر مشتمل ہو، جیسے کہا جاتا ہے: ہم نے نماز جمعہ و عیدین کی وعظ و نصیحت سنی۔ (مقدمات یقینیہ کو باب الْمُعْمَمِ کے تحت ”مقدمات“ کے ضمن میں اور مظنونہ و مقبولہ کو باب الْمُعْمَمِ کے تحت ”مظنونات“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔) ملاحظہ: کبھی خطبے کا اطلاق وعظ و نصیحت پر بھی کیا جاتا ہے۔

**خطبة الكتاب**: اعْلَمُ أَنْ خُطْبَةَ الْكِتَابِ إِنَّ الْحِقْتُ بِهَا بَعْدَ تَصْنِيفِهَا وَتَأْلِيفِهَا، بَأْنُ الْفَ الْمُؤْلَفُ كِتَابَهُ أَوَّلًا، ثُمَّ الْحَقْهُ الْخُطْبَةُ تُسَمَّى خُطْبَةً إِلَّا حَقِيقَةً؛ وَإِنْ كَتَبَ أَوَّلًا ثُمَّ الْفَ الْكِتَابَ تُسَمَّى خُطْبَةً ابْتِدَائِيَّةً۔ (کشاف اصطلاحات الفنون ٩ / ٢)

خطبہ ابتدائیہ، الحاقیہ: معلوم ہونا چاہیے کہ، اگر کتاب کے خطبہ کو تصنیف و تالیف کے بعد لاحق کیا گیا ہو، بہ ایں طور پر کہ مؤلف اولًا کتاب کو تصنیف کر لے، پھر خطبہ کو اصل مضمون سے ملا دے (شامل کر دے) تو اُس کو خطبہ الحاقیہ کہتے ہیں، اور اگر اولًا خطبہ تحریر کیا پھر کتاب کو تصنیف کیا ہو تو اُس کو خطبہ ابتدائیہ کہتے ہیں۔

**خطبة الدفاتر**: عِبَارَةٌ عَنْ كَلَامٍ مُشْتَمِلٍ عَلَى الْبَسْمَلَةِ، وَالْحَمْدَلَةِ وَالثَّنَاءِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى بِمَا هُوَ أَهْلُهُ، وَالصَّلَاةِ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ

وَتَكُونُ فِي أَوَّلِ الْكَلَامِ. (كشاف اصطلاحات الفنون ٢/٩)

خطبَةُ دَفَاتِرٍ: (كتاب و كاپی کا خطبہ) وہ کلام ہے جو تسمیہ، باری تعالیٰ کے شایانِ شان حمد و شنا اور صلاۃ علی النبی ﷺ پر مشتمل ہو، اور کلام (اصل مضمون) کی ابتداء میں ہو۔

**الخلافُ:** بَابُ الْأَلْفَ کے تحت ”اختلاف“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**خلافُ الْأُولَى:** مَا لَا يُسْتَحْسَنُ فِعْلُهُ. حکمُهُ: ترکُهُ أَوْلَى و مُوجِبٌ لِلثَّوابِ، وَفِعْلُهُ غَيْرُ مُسْتَحْسَنٍ؛ وَلَكِنْ بِدُونِ عِتَابٍ وَعِقَابٍ.

مثالُهُ: ترکُ صلاۃِ الصُّحْنِ، وَكَذَا غَيْرُهَا مِنَ الْأَمْوَارِ الْمُسْتَحْبَةِ. تعبیر آخرُ يُسْتَعْمَلُ لَهُ فِي الْأَكْثَرِ هُوَ كَلْمَةُ (لَا بَأْسَ). (الموجز في أصول الفقه: ٤٧)

**خلافِ أَوَّلِي:** وَهُوَ عَمَلٌ جَسَّ کا ارتکاب پسندیدہ نہ ہو۔

حکم: اس کا ترک اولیٰ اور موجب ثواب ہے، اور اس کا ارتکاب کرنا ناپسندیدہ تو ہے؛ لیکن اس پر گرفت اور ناراضکی نہ ہو، جیسے: چاشت کی نماز چھوڑنا خلافِ اولیٰ ہے، اسی طرح دیگر مستحب امور کا چھوڑنا۔

ملاحظہ: خلافِ اولیٰ کو کلمہ ”لَا بَأْسَ“ سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔ (لَا بَأْسَ: کوئی مضائقہ نہیں)۔

**الخُلُفُ:** بالضِّمْمِ، (عند الناظر) هُوَ إِثْبَاثُ الْمَطْلُوبِ (المَدْعَى) بِإِبْطَالِ نَقِيضِهِ (١).

(١) الخُلُفُ: (عند المنطقين) هُوَ الْقِيَاسُ الْإِسْتِنَائِيُّ الَّذِي يُقصَدُ فِيهِ إِثْبَاتُ الْمَطْلُوبِ بِإِبْطَالِ نَقِيضِهِ، وَيُقَابِلُهُ الْقِيَاسُ الْمُسْتَقِيمُ. (كشاف: ٢، ٥٥)

**خُلف:** مدعا (نتيجة) کی نقیض کو باطل کرتے ہوئے مُدّعا (دعویٰ) کو ثابت کرنا۔

**الخَلْفُ:** بالفتح، ما يقابلُ السَّلْفَ . (التعريفات الفقهية: ٨٩)

**خَلْفُ:** سلف کا مقابل ہے۔ وضاحت باب السین کے تحت ”سلف“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الخُلُقُ:** باب القاف کے تحت ”كسب“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الخَيَالُ:** باب الحاء کے تحت ”حاسه“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

## باب الدال

**الدَّخِيل:** باب لم يسمى كـتحت "معَرب" كـضمن مـيـن مـلاـحظـه فـرمـائـين.

**درایہُ الحدیث:** باب الراء كـتحت "رِوَايَةُ الْحَدِيث" كـضـمـن مـيـن مـلاـحظـه فـرمـائـين.

**الدَّعْوَى:** (فِي الشَّرِيعَةِ) قَوْلٌ يَطْلُبُ بِهِ الْإِنْسَانُ إِثْبَاتَ حَقٍّ عَلَى الغَيْرِ، أَوْ يَدْفَعُ حَقَّ الغَيْرِ عَنْ نَفْسِهِ فِي حُضُورِ الْحَاكِمِ. (التعریفات الفقهیہ: ۹۶)

**دعویٰ:** (شـرـیـعـتـ کـی اـصـطـلاحـ مـیـں) وہ قول ہے جس کے ذریعے انسان نجـکـی حاضـرـی مـیـں کـسـی پـر اـپـناـحقـ ثـاـبـتـ کـرـنـے کـی درخـواـستـ کـرـتاـ ہـے، یـا اـپـنـے اوـپـرـ سـے کـسـی کـے حقـ کـو دـفعـ کـرـتاـ ہـے۔

**الدَّعْوَى:** (عَنْدَ النَّظَارِ) قَضِيَّةٌ يَشْمَلُ عَلَى الْحُكْمِ الْمَقْصُودِ إِثْبَاتُهُ بِالْدَلِيلِ، أَوْ إِظْهَارُهُ بِالْتَّنبِيَّهِ، وَيُسَمُّى ذَلِكَ مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ يَرِدُ عَلَيْهِ أَوْ عَلَى دَلِيلِ السُّؤَالِ أَوْ الْبَحْثِ "مَسْأَلَةً وَمَبْحَثًا"، وَمِنْ حَيْثُ أَنَّهُ يُسْتَفَادُ مِنْ الدَّلِيلِ "تَتِيْجَةً"، وَمِنْ حَيْثُ أَنَّهُ قُدِّيْكَ "قَاعِدَةً وَقَانُونًا". (رشیدیہ: ۱۱)

**دعویٰ:** (اـہـلـ منـاظـرـہـ کـے نـزـدـیـکـ) وہ قضـیـہ ہـے جـو اـیـسـے فـیـصلـے پـر مشـتمـلـ ہـو جـسـ کـو یـادـ لـیـلـ سـے ثـاـبـتـ کـرـنـا (پـایـہ ثـبـوتـ کـو پـہـنـچـاـنـا) مـقـصـودـ ہـو، یـا تـنـبـیـہـ (یـادـ دـہـانـیـ) سـے اـظـہـارـ حقـ مـقـصـودـ ہـو۔

مـلاـحظـه: دـعـوـیـ کـے مـخـلـفـ نـامـ ہـیـں: مـسـلـهـ وـبـحـثـ، نـتـیـجـهـ، قـاعـدـهـ وـقـانـونـ۔

**مسـلـهـ وـبـحـثـ:** دـعـوـیـ کـو کـہـتـے ہـیـں اـسـ حـیـثـیـتـ سـے کـہ اـسـ دـعـوـیـ

پر یا اُس کی دلیل پر اعتراض وارد ہوتا ہے، یا وہ دعویٰ قابل تحقیق ہو۔

**مسئلہ:** وہ دعویٰ ہے جس پر برہان قائم کیا جائے، وہ معاملہ جس کو غور و فکر کر کے حل کیا جائے۔ **مبحث:** موضوع بحث، موضوع مطالعہ، بحث، تحقیق۔ تفصیل باب الحکایم کے تحت ”مسئلہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**نتیجہ:** دعویٰ کو کہتے ہیں اس حیثیت سے کہ، وہ دلیل سے حاصل کیا جاتا ہے۔

**ملحوظہ:** نتیجہ اور مدعی کے درمیان فرق باب النون کے تحت ”نتیجہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔ (۱)

**قاعدہ وقانون:** دعویٰ کو کہتے ہیں اس حیثیت سے کہ، وہ جزئیات پر منطبق ہونے والا امر کلی ہے، (جیسے: نحات کا قاعدہ: کل فاعل مرفوع ہر اس جگہ پر منطبق ہوگا جہاں کوئی اسم ترکیب میں فاعل بنتا ہو)۔  
ملحوظہ: قاعدہ، قاعدہ مطڑدہ، قانون اور ضابطہ کی تعریفات باب القاف کے تحت ”قاعدہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الدلیل:** فیُ اللّغةِ الْمُرْشُدُ، وَمَا بِهِ الإِرْشَادُ. وَفِيُ الْإِصْطَلَاحِ:  
قدْ يُطْلَقُ مُرَادِفًا لِلْبُرْهَانِ، فَهُوَ الْقِيَاسُ الْمُرْكَبُ مِنْ مُقْدَّمَتَيْنِ يَقِينِيَّتَيْنِ.  
وَقَدْ يُطْلَقُ مُرَادِفًا لِلْقِيَاسِ، فَهُوَ حُجَّةٌ مُؤْلَفَةٌ مِنْ قَضِيَّتَيْنِ يَلْزَمُ

(۱) فائدہ: اس کو ایک مثال کے ذریعے اس طرح بھی سمجھ سکتے ہیں کہ، نَصَرَ زَيْدٌ میں زید مرفوع ہے، یہ ہمارا مدعی ہے، اس کو ثابت کرنے کے لیے ہم نے دلیل دی کہ: ”زید فاعل ہے“ (صغری) جو امر جزئی ہے، ”و کل فاعل مرفوع“ یعنی ہر فاعل مرفوع ہوتا ہے (کبری)، جو امر کلی (قاعدہ) ہے، یہاں دعویٰ کی تکمیل ہوئی، اب نتیجہ نکلا کہ: زید مرفوع ہے۔

عُنْهَا لِذَاتِهَا مَطْلُوبٌ نَّظَرِيٌّ . وَإِطْلَاقُهُ بِهَذَا الْمَعْنَى قَلِيلٌ .  
وَقَدْ يُطْلُقُ مَرَادِفًا لِلْحُجَّةِ ، فَهُوَ مَعْلُومٌ تَصْدِيقِيٌّ مُوصِلٌ إِلَى  
مَجْهُولٍ تَصْدِيقِيٌّ .

وَمَا يُذَكِّرُ لِازْلَةِ الْخَفَاءِ فِي الْبَدِيهِيِّ يُسَمَّى "تَنبِيَّهًا".  
وَقَدْ يُقَالُ : الْدَّلِيلُ عَلَى مَا يَلْزَمُ مِنَ الْعِلْمِ بِهِ الْعِلْمُ بِشَيْءٍ آخَرَ  
وَهُوَ الْمَدْلُولُ ؛ وَالْمَرَادُ بِالْعِلْمِ بِشَيْءٍ آخَرَ الْعِلْمُ الْيَقِينِيُّ ؛ لِأَنَّ مَا يَلْزَمُ مِنَ  
الْعِلْمِ بِهِ الظَّنُّ بِشَيْءٍ آخَرَ لَا يُسَمَّى دَلِيلًا ؛ بَلْ "أَمَارَةً". (دستور العلماء ۲/۱۲۶)  
دلیل: لغوی معنی: سیدھی راہ دکھانے والا اور آلہ راہ نہماں۔ اصطلاح میں  
چند معانی کے لیے مستعمل ہے: برہان، قیاس، جحت، تنبیہ اور آمارت۔

دلیل بہ معنی برہان: وہ قیاس ہے جو دو یقینی مقدّمات سے مرکب ہو،  
(جیسے: العالم متغیر، وكل متغير حادث، فالعالم حادث)۔

دلیل بہ معنی قیاس: دو (یا چند) قضیوں سے مرکب وہ جحت ہے جس کی  
وجہ سے بالذات مطلوب نظری (نتیجہ) کو تسلیم کرنا لازم آئے، (جیسے: سعید مجتهد،  
وکل مجتهد ناجح، سعید ناجح)۔

ملاحظہ: مذکورہ معنی پر دلیل کا اطلاق بہت کم ہوتا ہے۔  
دلیل بہ معنی جحت: وہ معلوم تصدیق جو نامعلوم تصدیق تک پہنچانے والی ہو۔  
تنبیہ: اس دلیل کو کہتے ہیں جو بدیہی چیز کی پوشیدگی دُور کرنے (محض  
آگاہی خبرداری) کے لیے ہو۔

دلیل بہ معنی: دال، دلیل کا اطلاق اُس دال پر بھی ہوتا ہے جس کے

جاننے سے دوسری چیز یعنی مدلول کا علم یقینی حاصل ہو۔

**آمارت:** (علامت) وہ دلیل ہے جس کے جاننے سے دوسری چیز کے پائے جانے کا ظن حاصل ہو۔

**الدلیل:** (عند النّظار)، ہو المُرکبُ مِنْ قَضَيَتَيْنِ لِلتَّأْدِيْ

(أي لغرض التأدي) إلى مجهول نظري. (رشيدیہ)

**دلیل:** (اہل مناظرہ کے نزدیک) مجهول نظری (مدعی) تک بہ آسانی پہنچانے والا وہ استدلال ہے جو دو قضیوں سے مرکب ہو۔

**الدَّلِيلُ إِمَّا:** مُفِيدٌ لِمُجَرَّدِ التَّصْدِيقِ بِشَبُوتِ الْأَكْبَرِ لِلأَصْغَرِ [أي التصدیق بالنتیجة]، معَ قَطْعِ النَّظَرِ عَنِ الْخَارِجِ، سَوَاءً كَانَ الوَسْطُ مَعْلُولاً أَوْ لَا، وَهُوَ ”دَلِيلٌ إِنْٰنِي“ . وَإِمَّا مُفِيدٌ لِثَبُوتِ الْأَكْبَرِ لَهُ بِحَسْبِ الْوَاقِعِ، يَعْنِي أَنَّ تَلْكَ الْوَاسِطَةَ كَمَا تَكُونُ عِلْمًا لِثَبُوتِ الْأَصْغَرِ [أي علة للنتیجة] فِي الْذَّهَنِ، كَذَلِكَ تَكُونُ عِلْمًا لِثَبُوتِهِ لَهُ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ، وَهُوَ

”دَلِيلٌ لِمَّى“ . (دستور العلماء ۲/۱۲۷)

دلیل کی دو شکیں ہیں: دلیل انی (استدلال)، دلیل لمی (تعلیل)۔

**دلیل انی:** (استدلال) وہ قیاس ہے جس میں حد اوسط (حقیقت سے قطع نظر کرتے ہوئے) صرف نتیجے کے علم کی علت ہو، چاہے یہ حد اوسط نتیجے کی علت واقعیہ ہو یا نہ ہو، (جیسے: زمین روشن ہے (صغری)، ہر روشن چیز دھوپ والی ہے (کبری))؛ پس زمین دھوپ والی ہے (نتیجہ))۔

**ملاحظہ:** اس قیاس میں حد اوسط ”روشن ہونا“ ہے، اس کے ذریعے ہمیں

یہ بات معلوم ہوئی کہ زمین دھوپ والی ہے؛ مگر حقیقت میں دھوپ والی ہونے کی علت روشنی نہیں ہے، روشنی تو بجلی کی بھی ہو سکتی ہے؛ بلکہ یہاں معاملہ برعکس ہے؛ کیوں کہ دھوپ کی وجہ سے روشنی ہوتی ہے، روشنی کی وجہ سے دھوپ نہیں ہوتی۔

**دلیلِ لمیٰ:** (تعلیل): وہ قیاس ہے جس میں حدِ اوسطِ حقیقتاً نتیجہ (اکبر کو اصغر کے لیے ثابت کرنا) کی علت ہو، یعنی جس طرح حدِ اوسطِ ذہن میں نتیجے تک رسائی کی علت ہے، حقیقت میں بھی نتیجہ کی وجہ سے علت ہو تو اُس کو ”دلیلِ لمیٰ“ کہتے ہیں، (جیسے: زمین دھوپ والی ہے (صغریٰ)، ہر دھوپ والی چیز روشن ہوتی ہے (کبریٰ))؛ تو زمین روشن ہے (نتیجہ)۔

ملاحظہ: اس قیاس میں حدِ اوسط ”دھوپ والی“ ہے، اسی کے ذریعے یہ بات معلوم ہوئی کہ ”زمین روشن ہے“، اسی طرح حقیقت میں بھی دھوپ والی ہونا روشن ہونے کی علت ہے (۱)۔

**الدلیل:** فی اللُّغَةِ: الْمُرْشِدُ، وَمَا بِهِ الْإِرْشَادُ. وَفِي الْأَصْطَلَاحِ:

هُوَ الَّذِي يَلْزِمُ مِنَ الْعِلْمِ بِهِ الْعِلْمُ بِشَيْءٍ آخَرَ۔ (التعریفات الفقہیہ: ۹۶)

(۱) الحاصل! کسی حکم کو اُس کی علت واقعیہ سے ثابت کرنا ”دلیلِ لمیٰ“ ہے، اور کسی علامت سے ثابت کرنا ”دلیلِ رانی“ ہے۔ جیسے: آگ دھویں کی ”علت“ ہے، اور دھواں آگ کی ”علامت“ ہے، پس اگر کسی نے بھٹی میں آگ جلتی دیکھی جس کا دھواں چمنی کے ذریعہ اور نکل رہا ہے، اور اُس نے وہ دھواں نہیں دیکھا ہے، اور کہا کہ: آگ موجود ہے، اور جب آگ موجود ہے تو دھواں بھی موجود ہوگا، پس دھواں موجود ہے، تو یہ ”دلیلِ لمیٰ“ ہے۔ اور اگر کسی نے صرف چمنی سے دھواں نکلتے دیکھا اور آگ نہیں دیکھی، اور کہا کہ: دھواں موجود ہے، اور جب دھواں موجود ہے تو آگ بھی موجود ہوگی، پس آگ موجود ہے، تو یہ ”دلیلِ رانی“ ہے۔ (رحمۃ اللہ الواسعة/۱/۵۸۶)

دلیل: وہ جھت ہے جس کو تسلیم کرنے سے دوسری چیز (نتیجہ) کو تسلیم کرنا ضروری ہو جائے۔  
موقوف علیہ کے اعتبار سے دلیل کی دو قسمیں ہیں: دلیل سمعی (نقلی)، دلیل عقلی۔

**الدَّلِيلُ السَّمْعِيُّ:** مَا يُتَوَقَّفُ عَلَى السَّمْعِ يَعْنِي عَلَى الكتاب والسنّة والإجماع والسلف.  
دلیل سمعی: (نقلی دلیل) وہ دلیل وثبوت ہے جس کا مدار سماع یعنی کتاب اللہ، سنت رسول ﷺ، اجماع امت اور اقوال سلف پر ہو۔ (نقلی وسماعی ثبوت)  
**الدَّلِيلُ الْعَقْلِيُّ:** مَا يُسْتَمَدُ فِيهِ مِنَ الْعِقْلِ فِي الْاسْتِدْلَالِ.

(التعريفات الفقهية: ۹۶)

دلیل عقلی: وہ دلیل وثبوت ہے جس میں عقلی استدلال سے توانائی حاصل کی جائے۔ (یعنی مدعا کواز روئے عقل دلیل سے ثابت کرنا۔ دلیل کی تفصیل و تقسیم مسبق میں گزر چکی ہے)۔

**الدَّلِيلُ التَّحْقِيقِيُّ:** باب الحجیم کے تحت ”جواب تحقیقی“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الدَّلِيلُ الْإِلْزَامِيُّ:** باب الحجیم کے تحت ”جواب تحقیقی“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الدوام:** باب الضاد کے تحت ”ضرورت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الدَّوْرُ:** عندَ أَرْبَابِ الْمَعْقُولِ تَوْقُّفُ كُلَّ وَاحِدٍ مِنَ الشَّيْئَيْنِ عَلَى

الآخر، ويلزم مهـ توقف الشـ على ما يتوقف عليه. (دستور العلماء ۱۲۹/۲) دـور: (مناطقـهـ كـنـزـدـ يـكـ) دـوـچـیـوـںـ مـیـںـ سـےـ هـرـاـیـکـ (کـاـسـجـھـنـاـ) دـوـرـےـ پـرـ مـوقـوفـ هـوـنـاـ، (یـعنـیـ دـوـنـوـںـ مـیـںـ سـےـ هـرـاـیـکـ مـوقـوفـ بـھـیـ هـوـاـوـرـ مـوقـوفـ عـلـیـهـ بـھـیـ)، اـوـرـ اـسـ سـےـ شـیـ کـاـ اـپـنـےـ مـوقـوفـ عـلـیـهـ پـرـ مـوقـوفـ هـوـنـاـ لـازـمـ آـئـےـ گـاـ، (جـیـسـےـ: مـکـہـ کـیـ جـہـتـ کـاـ سـجـھـنـاـ مـوقـوفـ هـوـمـدـیـنـہـ کـیـ جـہـتـ سـجـھـنـےـ پـرـ، اـوـرـ مـدـیـنـہـ کـیـ جـہـتـ کـاـ سـجـھـنـاـ مـکـہـ کـیـ جـہـتـ کـےـ سـجـھـنـےـ پـرـ مـوقـوفـ هـوـ)۔

**الدور المُصرَّحُ:** هوَ تَوْقُّفُ الشَّيْءِ عَلَى مَا يَتَوَقَّفُ عَلَيْهِ، ويُسَمَّى: "الدَّوْرُ الْمُصَرَّحُ"، كما يَتَوَقَّفُ (أ) عَلَى (ب)، وبالعَكْسِ؛ أو بـمـرـاتـبـ، ويـسـمـىـ "الـدـورـ الـمـضـمـرـ"، كما يـتـوـقـفـ (أ) عـلـىـ (بـ) وـ (بـ) عـلـىـ (جـ) وـ (جـ) عـلـىـ (أـ). (كتاب التعريفات: ۷۶ بـ)  
دـورـکـیـ دـوـقـسمـیـںـ ہـیـںـ: دـوـرـمـصـرـحـ، دـوـرـمـضـمـرـ۔

**دـورـمـصـرـحـ:** وـهـ دـورـ ہـےـ جـسـ مـیـںـ اـپـنـےـ مـوقـوفـ عـلـیـهـ پـرـ (بـیـکـ درـجـہـ) مـوقـوفـ هـوـ (یـعنـیـ اـیـکـ ہـیـ مرـتـبـہـ مـیـںـ بـاـتـ پـلـٹـ جـائـےـ)، جـیـسـےـ، مـثـلاـ: الفـ کـاـ سـجـھـنـاـ باـءـ کـےـ سـجـھـنـےـ پـرـ مـوقـوفـ هـوـ، اـوـرـ باـءـ کـاـ الفـ پـرـ (واـضـحـ دـورـ)۔

**دـورـمـضـمـرـ:** وـهـ دـورـ ہـےـ جـسـ مـیـںـ تـوـقـفـ چـنـدـ مـرـتـبـوـںـ پـرـ هـوـ، جـیـسـےـ: الفـ کـاـ سـجـھـنـاـ باـءـ کـےـ سـجـھـنـےـ پـرـ مـوقـوفـ هـوـ، اـوـرـ باـءـ کـاـ جـیـمـ پـرـ، اـوـرـ جـیـمـ کـاـ الفـ پـرـ (خـفـیـ دـورـ)۔ (۱)

(۱) تـوـقـفـ اـشـیـ عـلـیـ نـفـسـ، اـیـکـ شـیـ کـاـ سـجـھـنـاـ خـوـدـ اـسـیـ پـرـ مـوقـوفـ هـوـ، جـیـسـےـ: مـثـلاـ خـاصـهـ کـیـ تـعـرـیـفـ مـاـيـخـتـصـ بـهـ سـےـ کـرـیـںـ، توـیـہـ دـوـرـ کـوـ مـسـتـرـیـمـ ہـےـ اـوـ "دـوـرـ" بـاطـلـ ہـےـ؛ الـہـذـاـ اـلـیـسـ جـگـہـ کـچـھـ فـرـقـ زـکـالـنـاـ ضـرـورـیـ هـوـگـاـ چـاـہـےـ اـعـتـبارـیـ ہـیـ فـرـقـ کـیـوـنـ نـہـ ہـوـ، مـثـلاـ: یـوـںـ کـہـیـںـ کـہـ خـاصـهـ سـےـ اـصـطـلـاـحـیـ تـعـرـیـفـ مـرـادـ ہـےـ، اـوـ "ماـتـخـصـ بـهـ" سـےـ لـغـوـیـ تـعـرـیـفـ۔  
(مشـکـلـ تـرـکـیـبـوـںـ کـاـ حلـ صـ: ۳۱۳)

## التسلسل: ترتیب امور غیر متناهیة مجتمعة في الوجود.

(دستور العلماء: ۳۳۲، ۱)

لتسلسل: امور واقعية غير متناهية (جن کی انتہا نہ ہو) کا اس طور پر مرتب ہونا کہ وہ تمام وجود میں مجتمع ہوں (۱)۔

**الدّيانت**: عند الفقهاء هي، و "التنزه"، و "مَابَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى" ألفاظ مترادفة، كـ"القضاء" وـ"الحكم" وـ"الشرع". وفي جامع الرّموز (في كتاب الطلاق، في فصل شرط صحة الطلاق): إن علّق الزّوج

(۱) امور اعتباریہ (وہ چیزیں جن کو مضبوط اور پختہ وجود کے بغیر عقل مان لے) کا غیر متناہی طور پر مجتمع ہونا مُحال نہیں ہے؛ اس لیے کہ امور اعتباریہ کا تسلسل اعتبار معتبر کا محتاج ہے، لہذا جب بھی اعتبار معتبر کا انقطاع ہوگا اُسی وقت وہ تسلسل ٹوٹ جائے گا، جیسے: لازم و ملزم میں جو علاقہ لزوم ہوتا ہے وہ بھی لازم ہے۔ ورنہ لازم و ملزم میں انکا ک لازم آئے گا۔ پس اُس لزوم کے لیے بھی لزوم لازم ہے لہذا الی غیر النہایۃ، یہ تسلسل ضرور ہے؛ لیکن "لزوم" چونکہ معانی اعتباریہ میں سے ایک معنی ہے، جب تک ذہن اس کا اعتبار نہ کر لے یہ موجود نہیں ہوتا، لہذا تسلسل باطل نہ ہوگا۔ (ملخص من شروح سلم)۔

ملحوظہ: امور اعتباریہ: وہ چیزیں ہیں جن کو مضبوط اور پختہ وجود کے بغیر عقل مان لے۔ امور اعتباریہ کی دو قسمیں ہیں:

امور اعتباریہ واقعیہ: وہ چیزیں ہیں جن کو خارج میں موجود چیزوں سے عقل نے منزوع کیا ہو، جیسے: آسمان سے فوقیت اور زمین سے تختیت کو منزوع کیا گیا ہے۔ امور اعتباریہ واقعیہ بحکم امور حقیقیہ ہوتے ہیں۔

امور اعتباریہ محضہ: وہ چیزیں ہیں جن کو قوت و اہمہ نے گھڑ لیا ہو، یعنی نہ وہ خود موجود ہوں نہ اُن کا منشا انتزاع موجود ہو، جیسے: چڑیل کے دانت اور دوسرا انسان۔ (معین الفسلفہ ص: ۳۲)

ملحوظہ: افراد مجتمعہ غیر متناہیہ کا اس طرح مرتب ہونا اگر (غیر متناہی طور پر) چلتا رہے گا تو اُس کو "تسلسل" کہتے ہیں، اور اگر یہ سلسلہ عود کرے گا تو اُس کو "دور" کہتے ہیں۔

طُلْقَةً واحِدَةً بِوِلَادَةِ ذَكَرٍ، وَطُلْقَتَيْنِ بِوِلَادَةِ اُنْثَى، فَوَلَدُهُمَا وَلَمْ يُدْرِ الأُولُّ، طُلْقَتُ الرَّزْوَجَةُ وَاحِدَةً قِضَاءً، وَثَتَتَيْنِ تَنْزُهًا، أَيُّ دِيَانَةٌ؟ يَعْنِي فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى. كَمَا ذَكَرَهُ الْمُصْنُفُ وَغَيْرُهُ. (کشاف اصطلاحات الفنون ۲/۱۴۱)

دیانت: (فقہاء کے نزدیک) دیانت، تنزہ اور ما بینہ و بین اللہ الفاظ مترادفہ میں سے ہیں، جیسے: قضاۓ، حکم اور شریعت الفاظ مترادفہ میں سے ہیں۔

دیانت و قضاۓ کو ایک مثال سے سمجھا جاتا ہے کہ: اگر شوہرنے بیوی کے بچہ (ذکر) جننے پر ایک طلاق اٹکائی تھی، اور بچی جننے پر دو طلاقیں اٹکائی تھیں۔ اب ہوا یہ کہ عورت نے بچہ اور بچی دونوں کو جتنا، اور اس بات پر واقفیت نہ ہو سکی کہ، پہلا کون تھا؟ تو عورت پر قضاۓ (فیصلہ حاکم سے) ایک طلاق واقع ہوگی، اور دیانت (بے طور حفاظت و براءت) دو طلاقیں واقع ہوگی۔

اس مسئلے کی تفصیل ہدایہ (۲/۲۸۷) باب الأیمان فی الطلاق میں ملاحظہ فرمائیں (۱)۔

(۱) فائدہ: دیانت: لائق عبادت مانا۔ قضاۓ: فیصلہ کرنا۔ التَّنْزَهُ: محفوظ و بری ہونا، پاک صاف ہونا۔ ما بینہ و بین اللہ: اللہ اور بندے کے بیچ کا معاملہ۔ قضاۓ: حکم خدا، مشیت ایزدی، فرمان الہی۔ شریعت: قانونِ الہی، مذہبی قانون۔

حضرت علامہ انور شاہ کشمیریؒ نے فرمایا کہ: ”دیانت“ کا عام طور پر یہ مطلب لیا گیا ہے کہ، وہ معاملہ جو بندے اور خدا کے درمیان ہو، اور ”قضاۓ“ وہ ہے کہ جو بندے اور عام لوگوں کے درمیان ہو۔ بعض علماء نے اس سے سمجھا کہ، جب تک کوئی چیز صرف بندے اور خدا تک محدود ہے وہ ”دیانت“ میں آئے گی، اور اگر کوئی تیسرا بھی اس پر مطلع ہو تو دیانت سے نکل کر ”حدود قضاۓ“ میں داخل ہو جائے گی۔ میں (حضرت شاہ صاحب) کہتا ہوں کہ: یہ صحیح نہیں ہے، چوں کہ ”دیانت“ اور ”قضاۓ“ کا فیصلہ شهرت اور =

لحوظہ: القضاۓ کی تعریف باب القاف کے تحت ”قضاء“ کے ضمن میں  
لاحظہ فرمائیں۔

= عدم شہرت پر نہیں ہے؛ بلکہ معاملہ زیر دیانت ہی رہے گا تو وقتکہ اس کو قاضی کی عدالت تک نہ پہنچایا جائے، اگر چوہ بات کتنی ہی مشہور کیوں نہ ہو۔ اور یہ بھی روشن ہو گیا کہ، اگر معاملہ پر کوئی بھی مطلع نہ ہوا ہو؛ لیکن وہ قاضی کی عدالت میں پہنچا دیا گیا تو قضاۓ کی حدود میں با تعین داخل ہو گیا، اس سے واضح ہو گیا کہ شہرت اور عدم شہرت کوئی حیثیت نہیں رکھتی۔ (مارب الطالبہ: ۳۷۱)

# باب الذال

أقسام الإطناب كثيرة: منها:

**ذكر الخاص بعد العام**: كقوله تعالى: ﴿حافظُوا عَلَى الصَّلَاةِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى﴾ [البقرة: ٢٣٨]. وفائدة ته: التتبية على فضل الخاص، حتى كانه لفضله ورفعته جزء آخر معاير لما قبله. (جواهر البلاغة: ١٤٢) اطناب: (مخصوص فائدے کے لیے مطلب سے زیادہ الفاظ لانا)، اس کی بہت ساری قسمیں ہیں: ان میں سے ذكر الخاص بعد العام اور ذكر العام بعد الخاص بھی ہے۔

ذكر الخاص بعد العام: لفظ عام کے بعد خاص کو ذکر کرنا، جیسے: باری تعالیٰ کا قول: ﴿حافظُوا عَلَى الصَّلَاةِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى﴾ محافظت کرو سب نمازوں کی (عموماً)، اور درمیان والی نماز کی (خصوصاً)؛ اس صنعت کا فائدہ: مخاطب کو خاص کے کمال پر متنبه کرنا ہے، کہ خاص اپنی فضیلت اور بلندی مرتبہ کی بنا پر گویا اپنے مقبل (لفظ عام) کے علاوہ مستقل جزء ہے (۱)۔

**ذكر العام بعد الخاص**: كقوله تعالى: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي﴾

(۱) عطف کے موقع پر اس کو عطف الخاص علی العام سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔

**عطف الخاص على العام**: معطوف کا ایسے معطوف علیہ پر عطف کرنا کہ وہ معطوف علیہ اس معطوف کے معنی کو بھی شامل ہو، جیسے: ”والصلوة على محمد وآلہ وأصحابہ“ کے اندر لفظ ”آل“ سے ”آتاباع“، مراد لیں تو صحابہ خود اس میں داخل ہو گئے۔ (مشکل ص: ۳۱۵)

وَلِوَالْدَّيْ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴿٢٨﴾ . [نوح: ۲۸] وفائدتہ: شمول بقیة الأفراد والاهتمام بالخاص، لذ کرہ ثانیاً فی عنوان عاماً بعد ذکرہ اولًا فی عنوان خاص۔ (جواهر البلاغة: ۱۴۲)

**ذکر العام بعد الخاص:** لفظِ خاص کے بعد عام کو بیان کرنا، جیسے باری تعالیٰ کافرمان: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالْدَّيْ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ اے میرے رب! مجھ کو اور میرے ماں باپ کو اور جو مومن ہونے کی حالت میں میرے گھر میں داخل ہو ان کو، اور تمام مسلمان مردوں اور عورتوں کو بخش دیجیے۔ اس صنعت کا فائدہ: بقیہ افراد کا خاص کے حکم میں شریک ہونے کو بیان کرنا، اور لفظِ خاص کو خصوصیت سے ذکر کرنے کے بعد لفظِ عام میں اس کی اہمیت کو اجاگر کرنے کے لیے بہ صورتِ عموم ذکر کرنا۔

**الذہن:** هی القوۃ المعدۃ لا کتساب التصورات والتصدیقات.

(کشاف ۱۶۰/۲)

**ذہن:** نفس کی وہ قوت ہے جس کو منعمِ حقیقی نے علومِ تصوریہ و تصدیقیہ کے حصول کے لیے بنایا ہے۔

**ملاحظہ:** ذہن: علمی اصطلاح میں مختلف نفسیاتی احوال کو محسوس کرنے والی طاقت کا نام ”ذہن“ ہے، نیز ذہن کا اطلاق تفکیر اور اُس کے ضوابط پر بھی ہوتا ہے، اسی طرح ادراک اشیاء کی استعدادِ محض کا نام بھی ذہن ہے۔ (القاموس الوحید)

**الذوق:** باب الحاء کے تحت ”حاسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔



# بَابُ الرَّاءِ

**الرَّابِطَةُ:** اعلم! أَنَّهُمْ قَالُوا: الرَّابِطَةُ أَدَاءٌ، لَدَلَالِتِهَا عَلَى النِّسْبَةِ، وَهِيَ غَيْرُ مُسْتَقْلَةٍ؛ لِكَنَّهَا قَدْ تَكُونُ فِي صُورَةِ الْكَلْمَةِ، مَثُلُّ: كَانَ وَأَمْثَالُهُ، وَتُسَمَّى رَابِطَةً زَمَانِيًّا؛ وَقَدْ تَكُونُ فِي صُورَةِ الْاسْمِ، مَثُلُّ: هُوَ، فِي ”زَيْدٍ هُوَ قَائِمٌ“، وَتُسَمَّى رَابِطَةً غَيْرَ زَمَانِيًّا۔ (کشاف اصطلاحات الفنون ۲/۲۲۷)

رابطہ: معلوم ہونا چاہیے کہ مناطقہ کے نزدیک رابطہ بہ منزلہ حرف ہے، کہ وہ (مسند، مسند الیہ کے) تعلق پر دلالت کرتا ہے جو مستقل بالمفهوم نہیں ہے، ہاں! وہ رابطہ کہیں پر فعل کی صورت میں ہوتا ہے، جیسے: کان اور اُس کے مانند افعال، اس کو رابطہ زمانی کہتے ہیں۔ اور کہیں یہ تعلق اسم کی صورت میں ہوتا ہے، جیسے: زید ہو قائم میں ہو، اس کو رابطہ غیر زمانی کہتے ہیں (۱)۔

**الرَّاسِخُ فِي الْحَلْمِ :** مَنْ وَجَدَ فِي عِلْمِهِ أَرْبَعَةَ أَشْيَاءَ:

الْتَّقْوَىٰ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَىٰ، وَالتَّوَاضُّعُ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّاسِ، وَالزُّهْدُ

(۱) رابط زمانی: ایسا حرفِ ربط جو کسی زمانے پر بھی دلالت کرے، وہ ایسے ماضی، حال و مستقبل کے صیغہ ہیں جو ”حصول، ثبوت، وجود، کون“ یا ان کے ہم معنی کسی مصدر سے مشتق ہوں، جیسے: زید - کان، صار، موجود - قائم۔ یعنی زید کے لیے زمانہ ماضی میں قیام ثابت ہے۔ یا زید - یحصل - قائم۔ یہ تمام صیغہ وضع کے اعتبار سے تو فعل یا اسم ہیں؛ لیکن رابط کے مقام میں ان کو محض حرف کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے۔

رابط غیر زمانی: ایسا حرفِ ربط جو کسی زمانے پر دلالت نہ کرے، اس کے لیے ”غائب کی ضمیروں“، کو حرفِ ربط کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے، جیسے: زید ہو قائم۔ (توضیح المتن: ۳۶)

فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الدُّنْيَا، وَالْمَجَاهِدَةُ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّفْسِ. (خازن: ۲۵۹/۱ بحوالہ مفکر اسلام کی مقبولیت کاراز)

**راشخ فی العلم:** اس کی چار صفات ہیں: اپنے اور اللہ کے معاملے میں تقویٰ، لوگوں کے معاملے میں تواضع، دنیا کے معاملے میں زہد و بے رغبتی اور نفس کے معاملے میں مجاہدہ سے متصف ہو۔

**الرُّخْصَة:** بَابُ الْعَيْنِ كَتَحْتِ "عَزِيمَةٍ" كَضْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَهِ فَرَمَيْتُمْ -

**الرسالة:** هِيَ الْمَجَلَّةُ الْمُشْتَمَلَةُ عَلَى قَلِيلٍ مِنَ الْمَسَائِلِ التُّ

تَكُونُ مِنْ نَوْعٍ وَاحِدٍ. (كتاب التعريفات: ۱۱۲)

رسالہ: وَهُوَ مَحْلٌّ هُوَ جُوايِكُ هُوَ نَوْعٌ كَمُختَصَرِ مَسَائِلٍ پُرْشَمْتَلٌ ہو۔

**المَحَلَّةُ:** هِيَ الصَّحِيفَةُ التُّ يَكُونُ فِيهَا الْحِكْمُ. (كتاب التعريفات: ۱۴۲)

مَحْلَّة: وَهُوَ صَحِيفَةٌ هُوَ حِكْمَتٌ آمِيزٌ مُضَامِينٌ ہوں، (میگزین، ماہ نامہ)۔

**علم الرسم:** الرَّسْمُ هُوَ الْعِلْمُ بِأُصُولِ كِتَابَةِ الْكَلِمَاتِ.

(حاشیہ جامع الدروس: ۷)

علم رسم الخط: وَهُوَ عِلْمٌ هُوَ جُسٌّ سَتَحْرِيرِ كَلِمَاتٍ كَقَوْاعِدِ مَعْلُومٍ ہوں۔

**رَسْمُ الْخَطِّ:** هُوَ خَطٌّ الْمَصَاحِفِ الْعُثْمَانِيَّةِ التُّ أَجْمَعَ عَلَيْهَا

الصَّحَابَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ. وَاعْلَمُ! أَنَّ الْمَرَادَ بِالْخَطِّ الْكِتَابَةِ، وَهُوَ عَلَى قَسْمَيْنِ:

قِيَاسِيٌّ وَاصْطِلَاحِيٌّ. (النشر في القراءات العشر ۱/۴۵)

رسم الخط: مصاحف عثمانیہ کی وہ خطاطی ہے جس پر تمام صحابہ رضی اللہ عنہم کا اتفاق ہے۔

خط: بے معنی تحریر کی دو قسمیں ہیں: خط قیاسی، خط اصطلاحی۔

**الرَّسْمُ الْقِيَاسِيُّ**: ما طابقَ فِيهِ الْخَطُّ اللفظَ.

**خط قیاسی**: وہ کتابت ہے جو مفہوم کے موافق ہو، یعنی خط بے لحاظِ لفظ ہو۔

**الرَّسْمُ الْأَصْطَلَاحِيُّ**: مَا خالفَهُ بِزِيادَةٍ أَوْ حَذْفٍ أَوْ بَدْلٍ أَوْ وَصْلٍ وَفَصْلٍ. وَلَهُ قَوَانِينَ وَأَصْوَلٌ يَحْتَاجُ إِلَى مَعْرِفَتِهَا. (النشر في القراءات

العاشر: ۴۵۷)

**خط اصطلاحی**: وہ کتابت ہے جو مفہوم کے برخلاف ہو، بہ ایں طور پر کہ کتابت میں کسی حرف کی کمی یا بیشی کی گئی ہو، یا کسی حرف کو دوسرے کے خط سے بدلا گیا ہو، یاد و حروف کو مجموعاً یا منفصلًا تحریر کیا گیا ہو، (جیسے: رَحْمَنُ وَإِسْحَاقُ رَسِيمٌ اصطلاحی ہے، اور رَحْمَانُ وَإِسْحَاقُ رَسِيمٌ قیاسی ہے؛ زَكُوٰۃٌ وَحَیْوَۃٌ رَسِيمٌ اصطلاحی ہے، اور زَكَاتٌ وَحَیَاتٌ رَسِيمٌ قیاسی ہے؛ اسی طرح مُوسَى عِيسَى رَسِيمٌ اصطلاحی ہے، اور مُوسَى عِيسَى رَسِيمٌ قیاسی ہے، اسی طرح إِبْرَاهِيمٌ، إِبْرَاهِيمٌ)۔

**الرَّسْمُ التَّامُ**: بَابُ الْحَاءِ كَتَبَتْ "حَدَّ تَامٌ" كَضْمِنٍ مِنْ مَلَاحِظِهِ فَرَمَّيْتُمْ.

**الرَّسْمُ السَّاقِصُ**: بَابُ الْحَاءِ كَتَبَتْ "حَدَّ تَامٌ" كَضْمِنٍ مِنْ مَلَاحِظِهِ فَرَمَّيْتُمْ.

**رضي الله عنه**: بَابُ التَّاءِ كَتَبَتْ "تَرْضِيٌّ" كَضْمِنٍ مِنْ مَلَاحِظِهِ فَرَمَّيْتُمْ.

**الرُّكْنُ**: الدَّاخِلُ فِي الشَّيْءِ بِاعتبارِ كونِهِ جُزءًا مِنْهُ يُسَمَّى

"رُكناً". (دستور العلماء ۲/۱۱۳)

**رکن**: شی میں داخل ہونے والی چیزیں کا جزء ہے تو اس کو رکن کہا جاتا ہے

جیسے: رکوع کرنا نماز کا رکن (جز) ہے۔ مزید تفصیل باب العین کے تحت ”شرط“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الرمز:** باب التاء کے تحت ”تعریض“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**علم روایة الحديث :** ہو علم یُبحث فيه عن كيفية اتصال الأحاديث برسول الله ﷺ من حيث أحوال رواتها ضبطاً وعدالة، ومن حيث كيفية السند اتصالاً وانقطاعاً وغير ذلك. (کشف الظنون)  
علم روایت حدیث: وہ ایسا علم ہے جس میں حدیث نبوی کی آل حضرت ﷺ کی جانب نسبت کے تحقیق کو جاننے کی کوشش کی جاتی ہے، روات کی عدالت و ضبط کے پہلو سے اور سند کے انقطاع و اتصال وغیرہ پہلوؤں سے۔

**علم درایۃ الحديث :** هو علم باحث عن المعنى

المفهوم من ألفاظ الحديث وعن المراد منها، مبنيا على قواعد العربية وضوابط الشريعة، ومطابقا لأحوال النبي ﷺ. (کشف الظنون)  
علم درایت حدیث: وہ ایسا علم ہے جو الفاظِ حدیث کے مدلول: لغوی اور معنی مرادی سے بحث کرتا ہے، جس کی بنیاد عربیت کے قواعد اور شریعت کے بنیادی اصول پر ہوتی ہے، بہ ایس طور کہ وہ معنی نہی کریم ﷺ کے احوال و مزانج سے میل بھی کھاتا ہو (۱)۔ (کشف الظنون ۱/۲۳۶ بحوالہ حدیث اور فہم حدیث: ۳۶)

(۱) روایت، درایت کا مجمل: علم حدیث کی دو قسمیں ہیں: (۱) روایت (۲) درایت۔ پھر ان میں باہمی فرق بہ ایس طور بیان کیا جاتا ہے کہ: فقط الفاظِ حدیث کو نقل کرنے کا نام روایت ہے، اور الفاظِ حدیث میں غور و فکر کرنا، اُس کے معانی کو سمجھنا، اُن سے مسائل کا اخراج کرنا اور دو بہ طاہر متعارض حدیث میں تطبیق کرنا، اس کو درایت کہا جاتا ہے۔ (مارب الطبلہ: ۳۱)

**الرويُّ:** باب القاف كتحت "قافية" كضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**رُؤْسُ الشَّمَانِيَّةِ:** اعلم! أَنَّ الْقُدَمَاءَ كَانُوا يَذْكُرُونَ فِي

مَبَادِئِ الْكِتَبِ أَشْيَاءً ثَمَانِيَّةً، وَيُسَمُّونَهَا رُؤُوسَ الشَّمَانِيَّةِ. وهي: الغَرضُ،  
الْمَنْفَعَةُ، التَّسْمِيَّةُ، الْمُؤَلَّفُ، الْمَرْتَبَةُ، مِنْ أَيِّ عِلْمٍ هُوَ، الْقِسْمَةُ وَالْتَّبَوِيْبُ،  
الأنحاءُ التَّعْلِيمَةُ. (تفصیلها ملخص من کشف الظنون، وشرح التهذیب والمرقات)

**رؤس ثمانية:** معلوم ہونا چاہیے کہ علمائے متقد میں اپنی کتابوں کے آغاز  
میں آٹھ بنیادی باتوں کو ذکر کرتے تھے، اور ان کو رؤسِ ثمانیہ کا عنوان (نام) دیتے  
تھے: فن کی غرض، فائدہ، وجہ تسمیہ، مصنیف کا تعارف، فن کا رتبہ، فن کی نوعیت، علم  
و کتاب کے ابواب بیان کرنا، فن سیکھنے کے طور و طریق بیان کرنا۔

**الغَرضُ:** إِنَّ مَا يُتَرَّبُ عَلَى الْفِعْلِ إِنْ كَانَ باعِثًا لِلْفَاعِلِ  
عَلَى صُدُورِ ذلِكَ الْفِعْلِ مِنْهُ، يُسَمِّي غَرَضًا وَعِلْمًا غَائِيَّةً، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ  
باعِثًا لِلْفَاعِلِ (يُسَمِّي) فَائِدَةً وَمَنْفَعَةً وَعِلْلَةً.

**غرض:** فعل سے حاصل ہونے والا ثمرہ ہی فاعل سے فعل کے سرزد ہونے  
کا سبب ہوتا اسے غرض و علت غاییہ کہتے ہیں؛ (جیسے: ٹپائی اس غرض سے بانا کر  
اُس پر کتاب رکھی جائے گی، اس کو "غرض" کہتے ہیں۔) ورنہ تو اسے فائدہ،  
منفعت اور محض علت سے تعبیر کرتے ہیں۔ تفصیل باب العین کے تحت "علت"  
کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْمَنْفَعَةُ:** مَا يُشَوَّقُ الْكُلَّ طَبْعًا لِيُبَسِّطُ فِي الْطَّلَبِ وَيَتَحَمَّلَ الْمَشَقَّةَ.

**منفعت:** ایسی باتیں جو سب لوگوں کو فطری طور پر فن کا مشتاق بنادے

تاکہ ہر ایک انساط کے ساتھ فن کو حاصل کرے اور مشقت برداشت کرے۔

### **الْتَّسْمِيَةُ**: أَيُّ تَسْمِيَةُ الْعِلْمِ وَعُنْوَانُهُ لِيَكُونَ عِنْدَهِ إِجْمَالٌ

ما یفَصِّلُهُ، كَمَا يُقَالُ: إِنَّمَا سُمِّيَ الْمَنْطَقُ مَنْطِقًا؛ لِأَنَّ الْمَنْطَقَ يُطَلَّقُ عَلَى النُّطْقِ الظَّاهِرِيِّ وَهُوَ التَّكْلِمُ؛ وَالبَاطِنِيُّ وَهُوَ إِدْرَاكُ الْكَلِيَّاتِ. وَهَذَا الْعِلْمُ يُقَوِّيُ الْأَوَّلَ، وَيُسْلِكُ بِالثَّانِيِّ مَسْلَكَ السَّدَادِ فَاشْتَقَ لَهُ اسْمٌ مِّنْ الْمَنْطَقِ.

تسمیہ: فن کا نام رکھنا، تاکہ طالب علم کے سامنے اُن باتوں کا خلاصہ رہے جن کی مصنف تفصیل کرے گا، جیسے کہ کہا جاتا ہے: علم منطق کو منطق کا عنوان اس لیے دیا گیا ہے کہ نطق کا اطلاق نطق ظاہری (تکلم) اور نطق باطنی (کلیات کا ادراک کرنا) دونوں پر ہوتا ہے، اور یہ علم بھی نطق ظاہری کو مضبوط کرتا ہے، اور کلیات کے ادراک میں اس علم سے درستگی کی راہ اپنائی جاتی ہے۔

### **الْمُؤَلِّفُ**: أَيُّ تَعْيِينُ الْمُؤَلِّفِ وَمَعْرِفَتُهُ لِيَسْكُنَ بِالْمُتَعَلِّمِ

وَيَطْمَئِنَ قَلْبُهُ فِيْ قَبْوِلِ كَلَامِهِ بِالاعْتِمَادِ عَلَيْهِ؛ لِأَنَّ مَعْرِفَةَ حَالِ الْأَقْوَالِ بِمَرَاتِبِ الرِّجَالِ.

مؤلف: مصنف کی تعین اور اُس کا تعارف بیان کرنا؛ تاکہ اُس پر اعتماد کر کے کلام قبول کرنے میں طالب علم کو پوری دلجمی اور طمانتی قلب حاصل ہو۔

### **الْمَرْتَبَةُ**: أَيُّ فِيْ أَيِّ مَرْتَبَةٍ هُوَ، لِيُقَدَّمَ عَلَى مَا يَجِدُ وَيُوَخَّرَ

عَمَّا يَجِدُ.

رُتبہ: فن کا رتبہ کیا ہے؟ تاکہ اس کو ان فنون پر مقدم کیا جائے جن پر اس کو مقدم کرنا واجب ہے اور ان فنون سے موخر کیا جائے جن سے موخر کرنا واجب ہے،

(جیسے: عامۃ حفظ قرآن کے بعد قرآن و حدیث کو سمجھنے سے پہلے مسائلِ نحو و صرف کو پچھتہ کیا جاتا ہے، پھر بہ قدر ضرورت مسائلِ فقہیہ کو حاصل کرنے کے بعد دیگر علوم ادبیہ: لغت، معانی، بیان، بدیع وغیرہ میں نیز منطق و فلسفہ میں گھرائی حاصل کی جاتی ہے، اس کے بعد اخیر میں علمِ عقائد، تفسیر و حدیث پر تکمیل ہوتی ہے)۔

### منْ أَيِّ عِلْمٍ هُوَ: لِيُطْلَبَ فِيهِ مَا يَلِيقُ بِهِ.

فن کی حیثیت: یہ بیان کرنا کہ یہ فن، علوم کی کس نوع سے تعلق رکھتا ہے؟ تاکہ اس فن میں وہ باتیں تلاش کی جائے جو اس فن کے مناسب ہیں، (جیسے: کلمات کو اعراب سے مزین کرنے کے لیے کتبِ علمِ نحو کی طرف رجوع کرنا، اور کلمات کے ضبط و بناؤٹ کو دیکھنے کے لیے کتبِ صرف کی طرف رجوع کرنا)۔

### الْقِسْمَةُ وَالتَّبْوِيبُ: لِيُطْلَبَ فِي كُلِّ بَابٍ مَا يَلِيقُ بِهِ.

تقسیم و تبویب: تاکہ ہر باب میں وہ مسائل تلاش کیے جائیں جو اس باب کے مناسب ہیں۔

ملحوظہ: اس ترقی یافتہ دور میں یہ طریقہ جاری ہے کہ: کتاب کے شروع یا اخیر میں مکمل فہرستِ مضامین لکھ دی جاتی ہے؛ اس لیے اب قدیم طریقہ متروک ہو گیا ہے۔

### الأنْحَاءُ التَّعْلِيمِيَّةُ: هِيَ التَّقْسِيمُ، وَالتَّحْلِيلُ، وَالتَّحْدِيدُ،

والبرهانُ:

التَّقْسِيمُ: عِبَارَةٌ عَنِ التَّكْثِيرِ مِنْ فَوْقِ إِلَى أَسْفَلَ، كَتَقْسِيمِ الْجِنْسِ إِلَى الْأُنَوَّاعِ، وَالنَّوْعِ إِلَى الْأَصْنَافِ، وَالذَّاتِيِّ إِلَى الْجِنْسِ، وَالنَّوْعِ

والفَصْلِ والعرْضِ إِلَى الْخَاصَّةِ والعرْضِ العَامِ.

والتَّحْلِيلُ: هُوَ التَّكْثِيرُ مِنْ السُّفْلِ إِلَى فَوْقُ.

والتَّحْدِيدُ: فِعْلُ الْحَدَّ.

والبُرْهَانُ: طَرِيقٌ مَوْتُوقٌ بِهِ، مُوصِلٌ إِلَى الْوُقُوفِ عَلَى الْحَقِّ.

(كشف الظنون ۱/۳۶۔ شرح تهذيب۔ مرقات مع حاشیہ: ۴۴)

انحصارِ تعلیم: فن و کتاب سیکھنے سمجھنے کے طور و طریق بیان کرنا، کہ اس میں تقسیم، تحلیل، تحدید اور برهان میں سے کونسا انداز بیان اختیار کیا گیا ہے۔

تقسیم: اوپر (مَقْسُم) سے نیچے (أقسام) کی طرف تقسیم کرنا، جیسے: جنس کو انواع کی طرف، نوع کو اصناف کی طرف، کلی ذاتی کو جنس، نوع اور فصل کی طرف اور کلی عرضی کو خاصہ اور عرض عام کی طرف تقسیم کرنا۔

تحلیل: تقسیم کا برعکس طریقہ یعنی قسموں سے مَقْسُم کی طرف جانا۔

تحدید: (مسائل ذکر کرنے سے پہلے ضروری اصطلاحات کی) تعریفات بیان کرنا۔

برہان: حق بات سے واقف ہونے کا پروٹوکول طریقہ۔

**المَبَادِئُ الْعَشَرَةُ**: (للفقهِ مَثَلًا): اعْلَمُ! أَنَّ مَبَادِئَ كُلٍّ

عِلْمٍ عَشَرَةً، نَظَمَهَا إِبْنُ ذِكْرِي فِي "تَحْصِيلِ الْمَقَاصِدِ"، فَقَالَ: [بحر الرجز]

|                                          |                                                |                                                |
|------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| فَأَوَّلُ الْأُبُوابِ فِي الْمَبَادِئِ   | وَتَلَكَ عَشَرَةً عَلَى الْمُرَادِ             | وَتَلَكَ عَشَرَةً عَلَى الْمُرَادِ             |
| الْحَدُّ وَالْمَوْضُوعُ ثُمَّ الْوَاضِعُ | وَالاَسْمُ وَاسْتَمْدَادُهُ، حُكْمُ الشَّارِعِ | وَالاَسْمُ وَاسْتَمْدَادُهُ، حُكْمُ الشَّارِعِ |
| تَصُورُ الْمَسَائِلِ، الْفَضْيَلَةُ      | وَنِسْبَتُهُ، فَائِدَةُ جَلِيلِهِ              | وَنِسْبَتُهُ، فَائِدَةُ جَلِيلِهِ              |

بَيْنَ الشَّارِحِ مِنْهَا أَرْبَعَةً وَبَقِيَ سِتَّةً:  
 [فِي الْأَرْبَعَةِ الَّتِي بَيْنَهَا الشَّارِحُ: الْحَدُّ، وَالْمَوْضُوعُ، وَالْاسْتِمْدَادُ،  
 وَالْفَائِدَةُ الْجَلِيلَةُ (أَيِ الْغَايَةُ)]

[وَهِيَ: الْفِقْهُ: (عِنْدَ الْأَصْوَلِيْنَ) الْعِلْمُ بِالْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ  
 الْفَرْعَانِيَّةِ الْمُكَسَّبُ مِنْ أَدِلَّتِهَا التَّفْصِيلَيَّةِ؛ وَمَوْضُوعُهُ: فِعْلُ الْمُكَلَّفِ  
 بُؤْتًا أَوْ سَلْبًا؛ وَاسْتِمْدَادُهُ: مِنْ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، وَالإِجْمَاعِ، وَالْقِيَاسِ؛  
 وَغَايَتُهُ: الْفَوْزُ بِسَعَادَةِ الدَّارَيْنِ.]

[وَأَمَّا السِّتَّةُ الْبَاقِيَّةُ:]

فَوَاضِعُهُ: أَبُو حَنِيفَةَ.

وَاسْمُهُ: الْفِقْهُ.

وَحُكْمُ الشَّارِيعِ فِيهِ: وُجُوبُ تَحْصِيلِ الْمُكَلَّفِ مَا لَبَدَّ لَهُ مِنْهُ.  
 وَمَسَائِلُهُ: كُلُّ جُمْلَةٍ مَوْضُوعُهَا [أَيِ: الْمَسْنَدُ إِلَيْهِ] فِعْلُ الْمُكَلَّفِ،  
 وَمَحْمُولُهَا [أَيِ: الْمَسْنَدُ] أَحَدُ الْأَحْكَامِ الْخَمْسَةِ، نَحْوُهُ: هَذَا الْفِعْلُ وَاجِبٌ.  
 وَفَضْيَلَتُهُ: كُونُهُ أَفْضَلُ الْعِلْمِ وَالْكَلَامِ وَالتَّفْسِيرِ وَالْحَدِيثِ،  
 وَأَصْوْلِ الْفِقْهِ.

وَنِسْبَتُهُ: لِصَلَاحِ الظَّاهِرِ، كِنْسَيَةِ الْعَقَائِدِ وَالتَّصَوُّفِ لِصَلَاحِ الْبَاطِنِ.

(رد المحتار على الدر المختار ١٢٠ / بتقديم وتأخير)

مبادیات: ہر علم و فن سے ربط پیدا کرنے کے لیے کچھ بنیادی باتیں ذکر کی جاتی ہیں، چنانچہ کچھ تین چیزیں بیان کی جاتی ہیں جو "امورِ ثلاشہ" سے اور کچھ آٹھ

چیزیں بیان کی جاتی ہیں جو ”روسِ ثمانیہ“ سے اور کبھی دس چیزیں بیان کی جاتی ہیں جو ”مباریاتِ عشرہ“ سے موسوم ہوتی ہیں۔

**امورِ ثلاثہ:** تعریف، موضوع اور غرض و غایت کو کہتے ہیں۔

**روسِ ثمانیہ:** فن کی غرض، فائدہ، وجہ تسمیہ، مصنیف کا تعارف، فن کا رتبہ، فن کی نوعیت، علم و کتاب کے ابواب بیان کرنا، فن سیکھنے کے طور و طریق بیان کرنا؛ ان کو روسِ ثمانیہ کہا جاتا ہے۔

**مباریاتِ عشرہ:** حد (تعریف)، موضوع، استمداد، فائدہ (غایت)،

واضح، اسم، حکم، مسائل، فضیلت اور نسبت؛ ان کو مباریاتِ عشرہ کہا جاتا ہے۔

**ملاحظہ:** یہاں بے طور مثال کے علم فقه کے مباریاتِ عشرہ کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔

**حد:** جس کے ذریعے کسی چیز کی ”حقیقت“ کو بیان کیا جائے، جیسے: الفِقْهُ:

(عَنِ الْأَصْوَلِيِّينَ) الْعِلْمُ بِالْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ الْفَرْعَعِيَّةِ الْمُكْتَسَبُ مِنْ

أَدِلَّتِهَا التَّفَصِيلِيَّةِ.

**موضوع:** وہ چیز جس کے عوارضِ ذاتیہ سے بحث کی جائے، جیسے علم فقه کا

**موضوع:** فِعْلُ الْمُكَلَّفِ ثُبُوتًاً أَوْ سَلْبًاً.

**استمداد:** اُس فن کو بنانے میں اربابِ فن نے کن علوم و فنون سے مدد لی

ہے، جیسے: استمداد علم الفقه مِنْ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، وَالإِجْمَاعِ، وَالْقِيَاسِ.

**فائدة:** (غرض غایت) غرض وہ ہے جس کی وجہ سے فاعل سے فعل صادر

ہو۔ اور کسی کام پر جو شرہ مرتب ہو وہ ”غایت“ کہلاتا ہے، جیسے علم فقه کی غرض

غایت: الفَوْزُ بِسَعَادَةِ الدَّارَيْنِ.

واضح: واضح فن: یعنی اُس فن کو بنانے والا کون ہے؟ اور ان کے حالات کیا ہے؟ واضح کتاب: اُس کتاب کے مصنف کا تعارف و حالات کیا ہیں؟ تاکہ طالب علم کا دل مطمئن ہو جائے، جیسے علم فقه کے واضح: أبو حنيفة ہیں۔

اسم: فن کا نام اور نام رکھنے کی وجہ؛ تاکہ عنوان سے معنوں میں ذکر کردہ مضامین کا اجمال ہو جائے، جیسے احکام شرعیہ فرعیہ کو تفصیلی دلائل سے جانے کا نام: الفِقْهُ.

حکم: اُس کا حاصل کرنا فرض، واجب، مستحب، حرام وغیرہ میں سے کیا ہے، جیسے: حُكْمُ الشَّارِعِ فِيهِ: وُجُوبُ تَحْصِيلِ الْمُكَلَّفِ مَا لَا بُدَّ لَهُ مِنْهُ۔  
مسائل: یعنی وہ کون کون سی چیزیں ہیں جن سے اُس فن میں بحث کی جاتی ہے، کیا مسائل ہیں؟، جیسے: كُلُّ جُمْلَةٍ، مَوْضُوعُهَا فِعْلُ الْمُكَلَّفِ؛ وَمَحْمُولُهَا: أَحَدُ الْأَحْكَامِ الْخَمْسَةِ، نَحْوُ: هَذَا الْفِعْلُ وَاجِبٌ.

فضیلت: اُس فن کو حاصل کرنے کی فضیلت کیا ہے؟، جیسے: كُونَهُ أَفْضَلَ الْعُلُومِ سِوَى الْكَلَامِ، وَالْتَّفَسِيرِ، وَالْحَدِيثِ، وَأَصُولِ الْفِقْهِ.

نسبت: یعنی اُس فن کو دیگر فنون کے ساتھ کیا نسبت حاصل ہے؟ تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ اُس فن کو کن فنون پر مقدم کرنا ضروری ہے اور کن علوم کے بعد پڑھنا مناسب ہے؟، جیسے: نِسْبَتُهُ: لَصَلَاحُ الظَّاهِرِ، كِنْسِيَةُ الْعَقَائِدِ وَالتَّصَوُّفِ لَصَلَاحُ الْبَاطِنِ.

# باب الزاء والسيء

**الزَّعْم:** هُوَ القَوْلُ بِلَا دَلِيلٍ۔ (كتاب التعريفات: ۱۱۶)

زعْم: بِهِ حَقِيقَةٌ دَعَوْيَّةٌ۔

**السبب:** (فَقَهَا كَيْ اصطلاح) بَابُ الْعَيْنِ كَتَحْتَ "عَلْتَ" كَضْمَنٍ مِّنْ مَلَاحِظَه فَرَمَائِينَ۔

**السبب:** (علم عرض کی اصطلاح) بَابُ الْوَاوِ كَتَحْتَ "وَزْنٍ شَعْرِيًّا" كَضْمَنٍ مِّنْ مَلَاحِظَه فَرَمَائِينَ۔

**السَّجْع:** بَابُ الشَّينِ كَتَحْتَ "شَعْرٍ" كَضْمَنٍ مِّنْ مَلَاحِظَه فَرَمَائِينَ۔

**السَّطْح:** بَابُ النُّونِ كَتَحْتَ "نَقْطَةٍ" كَضْمَنٍ مِّنْ مَلَاحِظَه فَرَمَائِينَ۔

**السَّفْسَطَةُ:** قِيَاسٌ مِّرَكَبٌ مِّنَ الْوَهْمِيَّاتِ۔ وَالغَرَضُ مِنْهُ تغليط الخصم وإسكاته، كقولنا: الجوهر موجود في الذهن، وكل موجود في الذهن قائم بالذهن، ينتُج: أنَّ الجوهر عرض؟ فإنَّ القائم بالذهن لا يكون إلا عرضاً۔ (دستور العلماء ۱۲۳/۲ - كتاب التعريفات: ۱۲۱)

**سفسطة:** (منطقى مغالطة) وہ قیاس ہے جو وہمیات سے مرکب ہو، جس سے خصم کو مغالطة دینا اور خاموش کرنا مقصود ہو، جیسے: جو ہر ذہن میں پایا جاتا ہے، اور ہر ذہن میں موجود چیز ذہن کے سہارے کی محتاج ہے؛ لہذا جو ہر قائم بالذہن (عرض) ہے۔ اس قیاس کے صغری میں مغالطا ہے؛ کیوں کہ ذہن میں پائی جانے والی

چیزیں صرف اعراض کے قبیل سے ہوتی ہیں، نہ کہ جواہر کے قبیل سے (۱)۔

**السلام**: باب الصاد کے تحت ”صلاتہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**سلب العموم**: هوَ رَفْعُ الْإِيْجَابِ الْكُلِّيِّ، مثلٌ: لَيْسَ كُلُّ حَيَّوْنٍ إِنْسَانٌ؛ وَهُوَ يَصُدُّقُ عَنْ الْإِيْجَابِ الْجُزْئِيِّ.

والفرقُ بينَ عُمُومِ السَّلْبِ وَسَلْبِ الْعُمُومِ: أَنَّ سَلْبَ الْعُمُومِ أَعْمَمُ مُطْلَقاً مِنْ عُمُومِ السَّلْبِ، فَكُلُّ مَوْضِعٍ يَصُدُّقُ فِيهِ عُمُومُ السَّلْبِ يَصُدُّقُ فِيهِ سَلْبُ الْعُمُومِ، مِنْ غَيْرِ عَكْسٍ كُلِّيٍّ. (دستور العلماء ۲۱۰/۲)

سلب عموم: ایجاد کلی کی نفی کرنا، جیسے: ”ہر جاندار انسان ہو“ ایسا نہیں ہے؛ بلکہ بعضے جاندار انسان ہیں (موجبه جزئیہ)۔ گویا سلب عموم کے موقع پر موجبه جزئیہ صادق آئے گا۔

فائدہ: عموم سلب اور سلب عموم کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، جس میں سلب عموم عام ہے اور عموم سلب خاص ہے، گویا جہاں جہاں عموم سلب (نفی میں عموم) پایا جائے گا وہاں سلب عموم (عموم کی نفی کا ہونا) پایا جائے گا؛ لیکن جہاں کہیں سلب عموم (عموم کی نفی) ہو وہاں عموم سلب (نفی میں عمومیت) ہونا ضروری نہیں ہے۔

**الملاحظة**: النُّصُّ عَلَى عُمُومِ السَّلْبِ وَسَلْبِ الْعُمُومِ: فَالْأَوَّلُ يَكُونُ بِتَقْدِيمِ أَدَاتِ الْعُمُومِ عَلَى أَدَاتِ النَّفِيِّ، نَحْوُ: كُلُّ الدَّرَاهِمِ لِمَ آخُذُ.

(۱) ملاحظہ: جوہر: (فلسفہ کے نزدیک) وہ شی جو قائم بالذات ہو، عرض: وہ شی جو دوسرے کے ساتھ قائم ہو، یعنی دوسرے کے سہارے کی محتاج ہو۔

والثاني: بتقديم أدات النفي على أدات العموم، نحو: لِمْ يُكُنْ كُلُّ ذلك. (سفينة البلغاء: ٥٤)

**عموم سلب او رسلب عموم کی تعین:**

**عموم سلب:** أدات عموم کو أدات نفي پر مقدم کرنے سے حاصل ہوتا ہے، جیسے: کل الدرارم لِمْ آخُذْ: میں نے ایک بھی درہم نہیں لیا۔

**سلب عموم:** أدات نفي کو أدات عموم پر مقدم کرنے سے حاصل ہوتا ہے، جیسے: لِمْ يَكُنْ كُلُّ ذلك ، یہ سارا معاملہ نہیں ہوا۔ دوسری مثال: لِمْ يُقْمِ كُلُّ إنسان: جملہ افراد انسان کھڑے نہیں ہوئے۔

**خلاصة کلام:** عموم سلب میں مسند الیہ کے ہر ہر فرد سے حکم کی نفی ہوتی ہے، اور سلب عموم میں افراد مسند الیہ کے مجموعے سے حکم کی نفی ہوتی ہے۔

**السَّلَفُ:** كثيراً مَا يُطلِقُ الحَنْفِيَّةُ فِي كُتُبِهِمْ: "هذا قَوْلُ السَّلَفِ" ، "وهذا قَوْلُ الْخَلْفِ" ، و "هذا قَوْلُ الْمُتَقَدِّمِينَ" ، و "هذا قَوْلُ الْمُتَأَخَّرِينَ" . علمائے أحناف اپنی کتابوں میں بلاعین تحریر فرماتے ہیں: هذا قول السلف، وهذا قول الخلف؛ وهذا قول المتقدمين، وهذا قول المتأخرین، چنان چہ ہر ایک کی مراد حسب ذیل ہے:

**والسَّلَفُ:** كل من تقدَّمَ مِن الآباء والأقرباء . وعند الفُقهاء: هُم مِنْ أَبِي حَنِيفَةَ إِلَى مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسْنِ .

**سلف:** (عرف عام) میں گذرے ہوئے آباء آجداد، أعزَّهُوا قرباء۔

**سلف:** فُقَهَاءَ كَنْزَدِيكَ، امام اعظم ابوحنیفہ سے امام محمد بن الحسن الشیعیانی

تک کے فقہا پر سلف کا اطلاق ہوتا ہے (۱)۔

**الخلفُ:** مِنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ إِلَى شَمْسِ الْأَئْمَةِ الْحُلْوَانِيِّ.

خلف: امام محمد بن الحسن الشیعیانی سے شمس الائمه حلوانی تک کے فقہا پر خلف کا اطلاق ہوتا ہے۔

**عَامَةُ الْمَشَائِخِ:** يُقصَدُ فُقَهَاءُ الْمَذَهَبِ الْحَنْفِيِّ بِعَامَةِ

الْمَشَائِخِ أَكْثَرُهُمْ؛ فَإِذَا قَالُوا عَنْ قَوْلٍ أُوْرَأَيْ : ذَهَبَ إِلَيْهِ عَامَةُ الْمَشَائِخِ مَثَلًاً، فَالْمَعْنَى أَنَّ أَكْثَرَهُمْ عَلَى ذَلِكَ.

عامۃ المشائخ: فقہائے احناف کسی قول کے بارے میں جب یہ فرماتے ہیں کہ: ”اس قول کی طرف عام مشائخ گئے ہیں“، تو ایسے موقع میں عام فقہاء کی رائے بیان کرنا مقصود ہوتا ہے۔

**المتقدموں والمتاخرون:** قَالَ الذَّهَبِيُّ : الْحَدُّ الْفَاصلُ

يَبْيَنُ الْعُلَمَاءِ الْمُتَقْدِمِينَ وَالْمُتَأْخِرِينَ رَأْسُ الْقَرْنِ الثَّالِثِ، وَهُوَ الثَّلَاثُ مِائَةٌ.

(آپ فتوی کیسے دیں؟ ۳۷)

متقد میں و متاخرین: علامہ ذہبی نے فرمایا ہے: علمائے متقد میں و متاخرین کے مابین حد فاصل تیسری صدی کی انتہاء ہے، یعنی تین سو سال (رأس بہ معنی: کنارہ، انتہاء)۔

(۱) فائدہ: (عرف عام میں) سلف اُن اکابر کو کہتے ہیں جو حضور ﷺ کے زمانے سے لے کر پانچ سو ہجری

کے اندر گزرے ہیں، اور پانچ سو ہجری سے لے کر جو اکابر گزرے ہیں اور قیامت تک ہونے والے ہیں، انھیں ”خلف“ کہتے ہیں۔ (مارب الطبلہ: ۲۲)

**المتأخرون:** المتأخرون من شمس الأئمة الحلواني إلى مولانا حافظ الدين محمد بن محمد البخاري [المتوفى سنة: ٦٣٠].  
متاخرین: شمس الائمه حلوانی سے حافظ الدین بخاری تک کے فقہا پر متاخرین کا اطلاق ہوتا ہے۔

**الملاحظة:** قالَ اللَّكْنَوِيُّ: وَظَنَّنِي أَنَّ هَذَا بِحَسْبِ الْأَكْثَرِ، لَا عَلَى الْإِطْلَاقِ . (دستور العلماء ١٢٩/٢؛ النافع الكبير، بحالة: الخلاصة البهية: ٤١)  
علامہ لکھنؤی فرماتے ہیں: میرے علم کے مطابق یہ قاعدة کلیہ نہیں ہے؛ بلکہ قاعدة اکثریہ ہے۔

**السماعي:** في اللغة: ما نِسْبَتْ إِلَيْهِ السَّمَاعُ. وَفِي الاصطلاح: هُوَ مَا لَمْ يُذْكُرْ فِيهِ قاعدةً كُلِّيَّةً مُشْتَمِلَةً عَلَى جزئَاتِهِ.  
(كتاب التعريفات: ١٢٣)

**سماعی:** لغوی معنی: روایتی اور سینہ بہ سینہ منقول چیز۔ اصطلاحی معنی: وہ مسائل ہیں جن کے لیے جزئیات پر مشتمل قاعدة کلیہ ذکر نہ کیا جائے۔

**المُطَرِّدُ:** هُوَ مِنْ الْقَوَاعِدِ مَا يَتَبعُ بَعْضُهُ بَعْضًا دُونَ شُذُوذٍ، وَالْمُطَرِّدُ أَيْضًا هُوَ الْقِيَاسِيُّ . (موسوعة: ٦٣٢)

مطرد: وہ مسائل ہیں جو بغیر مخالفت اصول ایک دوسرے سے ملحق اور تابع ہوں، (الغرض! مسائل قیاسیہ وہ مسائل کہلاتے ہیں جو کسی قاعدة کلیہ سے نکلیں اور اس قاعدے کے خلاف نہ ہوں)۔

**السمعُ:** بَابُ الْحَاءِ كَتَحْتَ "حَاسَهُ" كَضْمِنِ مِنْ مِلَاحِظَهُ فَرَمَيْنِ -

**السَّنَة:** باب الفاء کے تحت ”فرض“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**السَّنَدُ:** لغَةً: الْمُعْتَمَدُ. اصطلاحاً: سلسلة الرجال الموصولة للمرتضى. وسمیٰ كذلك؛ لأنَّ الحديث يُستندُ إليه ويُعتمدُ عليه. (تيسير

مصطلح الحديث بتغیر: ۱۹)

سندر: لغوی معنی: سہارا، وثیقه اور ثبوت۔ محمد شین کی اصطلاحی میں: متن حديث تک پہنچانے والی اسمائے روایات کی لڑی وزنجیر (رابطہ)۔ وجہ تسمیہ: روایات کی اس لڑی کو سندر اس وجہ سے کہتے ہیں کہ: نقل حديث میں اُن ہی روایات پر بھروسہ اور اعتماد کیا جاتا ہے۔

**المَتْنُ:** لغَةً: مَا صَلَبَ وَارْتَفَعَ مِنَ الْأَرْضِ. اصطلاحاً:

ما یَنْتَهِي إِلَيْهِ السَّنَدُ مِنَ الْكَلَامِ. (تيسیر مصطلح الحديث: ۱۹)

متن: لغوی معنی: وہ چیز جو ٹھوس اور پختہ ہو، ستونوں کے درمیان کا بالائی حصہ۔ محمد شین کی اصطلاحی میں: وہ کلام جہاں سندر مکمل ہو جائے (جہاں سے مضمون حديث شروع ہوتا ہے)۔

خلاصہ کلام: حديث میں جہاں تک روایات کے اسماء ہوتے ہیں اُس کو ”سندر الحدیث“ کہتے ہیں، اور جہاں سے مضمون حديث شروع ہوتا ہے اُس کو ”متن الحدیث“ کہتے ہیں، جیسے: امام ترمذی نے طلب علم کی فضیلت کے بارے میں حضرت ابو ہریرہؓ کی روایت نقل فرمائی ہے: حدثنا احمد بن حمود بن غیلان، حدثنا أبوأسامة، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة؛ قال قال رسول الله ﷺ: مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ طَرِيقًا

إِلَى الْجَنَّةَ. هذا حديث حسن. [ترمذي، ٩٣٢] إِسْرَافِيْلَة میں حدثنا محمود بن غیلان سے عن أبي هريرة تک سند حدیث ہے اور من سلک سے إِلَى الْجَنَّةَ تک متن حدیث ہے۔

**السؤال:** فِي اللُّغَةِ: طَلْبُ الْأَدَنَى مِنِ الْأَعْلَى. وَفِي الْعُرْفِ:

طَلْبُ كَشْفِ الْحَقَائِقِ وَالْدَّقَائِقِ عَلَى سَبِيلِ الإِسْتِفَادَةِ؛ لَا عَلَى سَبِيلِ الْإِمْتَحَانِ، فَهُوَ كَالْمُنَاظِرَةِ. (دستور العلماء، ٢٢٣/٢)

سوال: لغوی معنی: کم قدر آدمی کا بلند رتبہ سے دریافت کرنا، مطالبہ کرنا۔ اصطلاحی معنی: بے غرض استفادہ کسی چیز کے حقائق اور باریکیاں حل کرنے کی فرمائش کرنا، نہ کہ بے غرض آزمائش۔ گویا سوال، مناظرے کے ہم معنی ہے: کیوں کہ مناظرہ کہتے ہیں کسی چیز کی حقیقت و ماهیت کے واسطے باہم فلکر کرنا۔

**السهو:** هُوَ غَفْلَةُ الْقَلْبِ عَنِ الشَّيْءِ، بِحَيْثُ يَتَبَيَّنُهُ بِأَدْنَى

تَبَيَّنِيهِ. (کشاف اصطلاحات الفنون)

سہو: ذہن کا کسی چیز سے ایسا بے خبر ہونا کہ معمولی تنبہ (خبرداری) سے متنبہ ہو جائے۔

**النَّسِيَانُ:** غَيْيَةُ الشَّيْءِ عَنِ الْقَلْبِ بِحَيْثُ يَحْتَاجُ إِلَى تَحْصِيلِ

جَدِيدٍ. (کشاف اصطلاحات الفنون)

نسیان: ذہن سے کسی چیز کا ایسا غائب اور محو ہو جانا کہ از سر نہ حصول کا محتاج ہو۔

ملحوظہ: ادراک میں چیز کا علم واستحضار ہوتا ہے، پس اگر روزے دار جان

بوجھ کر بلا ارادہ کچھ کھا لے گا، تو روزہ بھی ٹوٹے گا اور کفارہ بھی لازم آئے گا۔  
 سہو میں روزے کا علم تو ہوتا ہے؛ لیکن روزے سے بے خبری ہو جاتی ہے،  
 مثلاً مضمضہ کرتے ہوئے بلا ارادہ پانی حلق سے نیچے اُتر گیا، تو یہاں روزہ ٹوٹ  
 جائے گا؛ البتہ کفارہ لازم نہ ہوگا۔

نسیان میں اپنا روزے سے ہونا ہی ذہن سے نکل جاتا ہے، پس اگر ناسی  
 نے سیر ہو کر کھانا کھالیا، تو بھی نہ روزہ ٹوٹا اور نہ ہی کفارہ لازم آیا۔  
 فائدہ: سہو کا استعمال اس طرح ہوتا ہے کہ اگر سہا سہواً، بے صلةٰ فی ہوتو  
 اس کا معنی: لاعلمی کی پنا پر چھوڑنا، یعنی بھول جانا؛ اور اگر بے صلةٰ عن ہو تو علم ہوتے  
 ہوئے چھوڑنا، یعنی نظر انداز کرنا۔ (القاموس الوحید)

# باب الشين

الشاذ: على نوعين: شاذ مقبول، وشاذ مردود. أمّا الشاذ المقبول: هو الذي يجيء على خلاف القياس، ويقبل عند الفصحاء والبلغاء. وأمّا الشاذ المردود: هو الذي يجيء على خلاف القياس ولا يقبل عند الفصحاء والبلغاء. (كتاب التعريفات: ١٢٦)

شاذ: (معنی خلاف قیاس، خلاف اصول، نادر الوقع، انوكھا)۔

اس کی دو قسمیں ہیں: شاذ مقبول، شاذ مردود۔

**شاذ مقبول:** وہ شاذ ہے جو خلاف اصول واقع ہو؛ البتہ فصحاً و بلغاً کے یہاں قابل قبول ہو (جیسے لفظ "مُرْدَوْز" کہ دراصل فارسی میں مُرْدَوْز ہے، مُرْدَ بمعنی اجرت اور ورز بمعنی والا سے مرکب ہے، اور جیسے: مَشْرِقٌ وَمَغْرِبٌ اسمائے ظروف کو بکسر الراء پڑھنا خلاف اصل ہے؛ لیکن فصحائے عرب اس کو بکسر الراء، ہی پڑھتے ہیں، نہ کہ نفتح الراء)۔

**شاذ مردود:** وہ شاذ ہے جو خلاف اصول واقع ہو، اور فصحاً و بلغاً کے یہاں پسندیدہ (بھی) نہ ہو، (یعنی غیر فصح، قلیل الاستعمال، جیسے: الْحَمْدُ لِلَّهِ الْعَلِيِّ الْأَجْلَلِ میں لفظ أَجْلَلِ کو بغیر ادغام کے استعمال کرنا شاذ ہے؛ کیوں کہ اس صورت میں ادغام کرنا ضروری ہے)۔

**النادر:** مَا قَلَّ وُجُودُهُ، سَوَاءٌ كَانَ مُخَالِفًا لِلْقِيَاسِ أَوْ مُوَافِقًا

لئے۔ (دستور العلماء ۴۵۷/۳)

نادر: وہ چیز جس کا وجود گا ہے گا ہے ہو (یعنی نادر الواقع)، چاہے وہ موافق قیاس ہو یا مخالف قیاس۔

**الملاحظة:** الفرق بین الشاذ والنادر والضعيف: هُوَ أَن الشاذ يكون في كلام العرب كثيراً، لكن بخلاف القياس. والنادر: هو الذي يكون على القياس. والضعيف: هو الذي لم يصل حكمه إلى الثبوت. (كتاب التعريفات: ۱۲۶) شاذ، نادر اور ضعيف میں فرق: کلام عرب میں شاذ کا استعمال باوجود خلاف قیاس ہونے کے بہ کثرت ہوتا ہے۔ نادر: موافق قیاس (ضرور) ہوتا ہے، لیکن قلیل الاستعمال ہوتا ہے۔ اور ضعیف: جو پایہ ثبوت کونہ پہنچا ہو۔ الحال: شاذ خلاف قیاس ہوتا ہے، اور ”نادر“ موافق قیاس بھی ہوتا ہے (۱)۔

**الشَّانُ:** هُوَ مَضْمُونُ الْكَلَامِ، وَيُنْسَبُ إِلَيْهِ ضَمِيرٌ يُسَمَّى ضَمِيرَ الشَّانِ۔ (كتاب التعريفات حاشیہ: ۱۳۲)

شان: کلام عرب میں چھپے ہوئے معانی و مطالب، اسی مضمون کلام کی طرف ایک ضمیر منسوب ہوتی ہے جس کو ضمیر شان سے تعبیر کیا جاتا ہے (۲)۔

(۱) **شاذ کا محمل:** لفظ شاذ تین معنی میں استعمال ہوتا ہے:

[۱] خلاف قیاس: کوئی کلمہ قاعدے کے خلاف ہوا اور استعمال کے مطابق ہو۔

[۲] غیر فصح: قاعدے کے مطابق ہوا اور استعمال کے خلاف ہو، اور یہ دونوں مقبول ہیں۔

[۳] قلیل الاستعمال: دونوں کے خلاف ہوا اور یہ غیر مقبول ہے۔ (قواعد الصرف، تقدیم: ۲۵)

(۲) **شان نزول، شان ورود:** شان نزول کا استعمال آیت قرآنی و احادیث نبویہ دونوں میں عام ہے، چنانچہ دستور معروف مشہور ہے کہ، ایک ہی شان نزول آیت شریفہ کا ہے اور وہی شان نزول =

**الشاهد:** باب الحميم كتحت "مثال"، كضمون ميل ملاحظه فرمائين۔

**الشبهة:** هُوَ مَا يَشْبِهُ الشيءَ الثابتَ وَلَيْسَ بِثَابِتٍ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ.

قالَ السَّيِّدُ: هُوَ مَا لَمْ يُتَيَّقِنْ كُوْنُهُ حَرَامًا أَوْ حَلَالًا۔ (التعريفات الفقهية: ۱۱۹)

شبهہ: وہ ممکن اور غیر واضح چیز جو واضح چیز سے مشتبہ ہو، حالاں کہ حقیقت میں غیر محقق (غیر موجود) ہو۔

شبه: (شریعت کی اصطلاح میں) غیر واضح الحکم چیز جس کی حلّت و حرمت یقینی طور پر واضح نہ ہو۔

فائدہ: شبهہ کہتے ہیں مشابہ حقیقت کو، اور مشابہ کے لیے کوئی وجہ شبہ ہوتی ہے، اور اس کے مراتب مختلف ہیں: کبھی مشابہت قوی ہوتی ہے اور کبھی ضعیف۔

(تحفة العلماء/۲/۱۹۵)

**الشخص:** إِنَّ الْحَقِيقَةَ إِنْ كَانَتْ مَلْحُوظَةً مَعَ التَّقْيِيدِ وَالقِيَدِ فَهِيَ "الْفَرْدُ"، وَإِنْ كَانَتْ مَلْحُوظَةً مَعَ التَّقْيِيدِ فَقَطُ فَهِيَ "الْحِصَّةُ"، وَإِنْ كَانَتْ مَلْحُوظَةً مَعَ القِيَدِ فَقَطُ فَهِيَ "الشَّخْصُ"؛ وَعَلَى التَّحْقِيقِ أَنَّ الشَّخْصَ هُوَ مَعْرُوضُ التَّشْخُصِ. وَهَذَا هُوَ الْفَرْقُ بَيْنَ الْفَرْدِ وَالْحِصَّةِ وَالشَّخْصِ عِنْدَهُمْ۔ (دستور العلماء/۳/۱۹)

ماہیت کو جب کسی قید کے ساتھ لیا جاتا ہے تو تین صورتیں ہوتی ہیں:  
حصہ، فرد اور شخص۔

= حدیث شریف کا بھی ہے۔

اور شان و رود کا استعمال صرف احادیث نبویہ کے ساتھ مخصوص ہے، گویا دونوں میں عموم مخصوص مطلق کی نسبت ہے، لاعکس، تو ہر شان و رود شان نزول ہو گانہ کے عکس۔ (آیینہ اصطلاحات العلوم: ۱۲۳)

**شخص:** ماہیت میں صرف قید (تشخصات) ملحوظ ہوں تو اس کو شخص کہا جاتا ہے، (مثلاً: ماہیت انسانیہ یعنی حیوانِ ناطق جب زید کے تشخصات مثلاً: ”موئی آنکھوں، چھپی ناک اور چوڑی پیشانی والا ہونا“، پیش نظر ہوں تو وہ شخص کہلاتا ہے)۔

**حصہ:** ماہیت میں صرف تقید (تشخصات کے ساتھ ہونا) ملحوظ ہوتا اس کا نام حصہ ہے، (مثلاً: زید نام ہے: انسان مع تشخصات کا، پس اگر ذات زید کا لحاظ کرتے ہوئے اس کے مخصوص تشخصات ملحوظ نہ ہوں البتہ تشخصات کے ساتھ مقید ہونا ملحوظ ہو تو اس کا نام حصہ ہے)۔

**فرد:** ماہیت میں جب قید و تقید دونوں ملحوظ ہوں تو اس کو فرد کہتے ہیں، (جیسے: ماہیت انسانیہ یعنی حیوانِ ناطق جب زید، عمر، بکر کے تشخصات (جن سے انسان کے افراد، ماہیت کے دیگر افراد سے ممتاز ہوتے ہیں) سے ملے گی، تو وہی زید عمر بکر، ماہیت انسانیہ کے افراد ہوں گے)۔ (۱)

**التشَّخُصُ:** هُوَ الْمَعْنَى يَصِيرُ بِهِ الشَّيْءُ مُمْتَازًا عَنِ الْغَيْرِ بِحِيثِ يُمِيزُ، لا يُشَارِكُهُ شَيْءٌ آخَرُ. وَصَفَةٌ تَمْنَعُ وَقْوَاعَ الشُّرُكَةِ بَيْنَ مَوْصُوفِيهَا. (كتاب

التعریفات: ۴۳ ب)

**تشخص:** جزئی کے وہ عوارض ہیں جن سے وہ غیر سے اس طرح ممتاز ہو جائے کہ اس کے ساتھ کوئی دوسری جزئی شریک نہ ہو۔ وہ معنوی حالت و کیفیت

(۱) فرد: ماہیت مع لحاظِ قید و تقید کو کہتے ہیں، جیسے: ماہیت انسانیہ جب زید، عمر، بکر کے تشخصات کے ساتھ ملے تو وہ ماہیت انسانیہ کے افراد ہوں گے؛ کیوں کہ انسان ”ماہیت“ ہے، اور زید، عمر، بکر کے تشخصات ”قيود“ ہیں، اور ساتھ ہونا تقید ہے، اور جب تینوں چیزوں جمع ہو تو وہ ”فرد“ ہے۔ (معین الفلسفہ: ۲۵)

ہے جو صاحبِ معنی (جزئی) کے ساتھ دیگر جزئیات کی شرکت سے مانع ہو، (جیسے: زید کی ”بڑی آنکھیں، چپٹی ناک اور چوڑی پیشانی“؛ یہ چیزیں زید کو افرادِ انسانی سے جدا کرنے والی ہیں۔)۔

**الملاحظة:** الْجُزْئَيُّ إِذَا لَمْ يَكُنْ لَهُ مَاهِيَّةٌ كُلِّيَّةٌ، فَإِنَّهُ يَتَعَيَّنُ بِنَفْسِهِ، كَالْوَاجِبِ تَعَالَى؛ وَإِنْ كَانَتْ لَهُ (ماهية کلیہ)، فَيَكُونُ مُتَعَيَّنًا بِمُشَخَّصَاتِهِ الزَّائِدَةِ عَلَى الطَّبِيعَةِ الْكَلِّيَّةِ، كَالْوَضُعِّ وَالْأَيْنِ۔ (دستور العلماء ۳۳۵ / ۱)

ملاحظہ: اگر کوئی جزئی ایسی ہو جس کی ماہیت کلیہ ہی نہ ہو تو وہ جزئی بہ ذاتِ خود متعین و مشخص ہو جائے گی، جیسے: واجب الوجود، کہ اس کی ماہیت کلیہ نہیں ہے؛ اور اگر اس جزئی کی ماہیت کلیہ بھی ہو تو اس وقت یہ جزئی اپنی ماہیت کلیہ سے زائد عوارض و احوال سے متعین ہو جائے گی، (مثلاً: زید (جزئی) ایک ماہیت کلیہ (انسان) کے تحت ہے جس کی بہت سی جزئیات ہیں، جو تمام آنکھ، کان، ناک، منہ وغیرہ میں شریک ہیں؛ پھر ان تمام افراد سے زید کا امتیاز مثلاً: آنکھ کا بڑا ہونا، بھنوں کا متصل یا منفصل ہونا، ناک کا بلند یا چپٹا ہونا وغیرہ سے ہوا، ان کو ”زید کے تشخصات“ کہتے ہیں)۔

**الشرح:** أَعْلَمُ! أَنَّ كُتُبَ الْفِقَهِ وَغَيْرِهِ مُنْقِسِمَةٌ عَلَى ثَلَاثٍ  
مَرَاتِبٍ: الْمُتُونُ، وَالشُّرُوحُ، وَالْفَتاوَى.

(۱) تشخص: اُن عوارض کو کہتے ہیں جن کے ذریعے ایک حقیقت کے افراد کے درمیان ایک دوسرے سے امتیاز ہوتا ہے، جیسے: کالا، گورا، موٹا، پتلہ وغیرہ کے ذریعے افرادِ انسان مثلاً: زید، عمر، بکر وغیرہ میں امتیاز ہو جاتا ہے، جن کی بنابر ایک دوسرے کے درمیان اشتباہ نہیں ہوتا۔ (تو ضحی المنطق: ۱۹)

**المتن:** المؤلف الذي يكون مُشتملاً على نفس مسائل ذلك العلم بقدر ضرورة مع لاحظ الاختصار، يُسمى بالمتن .....، سُميَ به لكونه أساساً وأصلاً للشرح والحواشي. (حاشية شرح الوقاية ۱ / ۴۹)

**متن:** كتاب کی وہ اصل عبارت جو اختصار کا لاحاظ رکھتے ہوئے فن کے صرف بہ قدرِ ضرورت مسائل پر مشتمل ہو۔

وجہ تسمیہ: متن کے لغوی معنی: سخت، مضبوط، ٹھوس اور پختہ چیز؛ اور متن کو متن اس وجہ سے کہتے ہیں کہ: وہ شروح و حواشی کے لیے بنیاد اور اصل کی حیثیت رکھتا ہے، (کہ اُس پر حاشیہ چڑھایا جاتا ہے، یا اُس کی شرح کی جاتی ہے)۔

**الشرح:** (المؤلف) الذي يكون المقصود فيه حلٌّ كتابٍ آخر؛ فإنْ كانَ حامِلاً للمتنِ يُسمَّى شرحاً، كشرح الوقاية، وشرح المواقف، وشرح المقاصد، والبنائية شرح الهدایة. (حاشية شرح وقاية ۱ / ۴۹)

**شرح:** وہ کتاب ہے جس میں کسی متن کو آسان کرنا مقصود ہو اور متن پر مشتمل ہو، جیسے: شرح وقایہ، شرح مواقف، شرح مقاصد اور بنایہ شرح ہدایہ وغیرہ۔

**التعليق، الحاشية:** المؤلف الذي يكون المقصود فيه حل كتاب آخر، فإن لم يكن كذلك (أي إن لم يكن حاملاً للمتن) يُسمَّى تعليقاً وحاشيةً، كفتح القدير حاشية الهدایة. (حاشية شرح وقاية ۱ / ۴۹)

**تعليق وحاشیہ:** وہ کتاب ہے جس میں کسی متن کو آسان کرنا مقصود ہو؛ لیکن متن کی عبارت پر مشتمل نہ ہو، جیسے: حاشیۃ ہدایۃ فتح القدیر۔

**الفتاوى:** (المؤلف) الذي يكون مُشتملاً على الفروع

المناسبة، والمسائل المتكررة يُقال لها ”الفتاوى“. (حاشية شرح وقاية ۴۹/۱) فتاوى: وہ کتاب ہے جو عمل سے متعلق موزوں مسائل اور بہت ساری قبل دریافت چیزوں (جزئیات) پر مشتمل ہو۔

### **أساليب الشرح: على ثلاثة أقسامٍ**

الأولُ: الشرح بـ ”قال: ..... أقول: .....“، كشرح المقاصد، وشرح الطوالع، وشرح العضد؛ وأما المتن فقد يكتب في بعض النسخ تماماً، وقد لا يكتب؛ لكونه مندرجًا في الشرح بلا إمتياز.

والثانيُ: الشرح بـ ”قوله“: .....، كشرح البخاري لابن حجر والكرماني ونحوهما؛ وفي أمثاله لا يلتزم المتن، وإنما المقصود ذكر الموضع المشروحة، ومع ذلك قد يكتب بعض النسخ منه تماماً، إما في الهامش وإما في المسطر، فلا يُنكر نفعه.

والثالثُ: الشرح مُرْجَأً، ويُقال له: ”شرح ممزوج“، يمزج فيه عباره المتن والشرح، ثم يمتاز إما بالمييم والشين؛ وإما بخطٍ يخط فوق المتن، وهو طريقة أكثر الشراح المتأخرين من المحققين وغيرهم؛ لكنه ليس بمحظى عن الخلط والغلط. (كشف الظنون ۱/۳۷) اساليب شرح تین قسموں پر ہیں:

ا-شرح بـ ”قال: ..... أقول: .....“، جلسه: شرح المقاصد، اور شرح الطوالع للأصفهاني اور شرح العضد.

ایسی شروح میں یا تو پورا متن شرح کے امتیاز کے ساتھ لکھا جاتا ہے، اور

کبھی بعض نسخوں میں متن کو اس خیال سے نہیں لکھا جاتا کہ، وہ متن بلا امتیاز خود شرح میں مندرج ہے۔

۲- شرح ”بِ قُولَةٍ: .....“، جیسے: بخاری کی شرح لشہاب الدین الحافظ ابن حجر العسقلانی، وللکرمانی اور اس کے مانند، ایسی شروح میں متن کا لکھنا ضروری نہیں ہے؛ بلکہ ان شروح کا مقصد ایسے مقامات کو حل کرنا ہوتا ہے جس کی شرح کرنا ضروری ہے؛ لیکن اس کے باوجود بعض نسخوں میں کتاب لکھنے والے حضرات، ناظرین و قارئین کی سہولت کے خاطر پورے متن کو بتامہ لکھتے ہیں، یا متن کو حاشیہ میں لکھتے ہیں، (جیسا کہ آپ نے اکثر کتب مصریہ میں دیکھا ہوگا)، ان شروحات کے فوائد کا کوئی شخص انکا نہیں کر سکتا۔

۳- شرح ممزوج: جس میں متن اور شرح کی عبارت ممزوج اور ملی ہوئی ہوتی ہے، جس سے متن کا امتیاز دو طرح سے کیا جاتا ہے:

[۱] م، ش کے ساتھ، کہ م: ..... سے مراد متن ہے، اور ش: ..... سے شرح۔

[۲] متن پر خط کھینچ دیتے ہیں، اور یہی طریقہ اکثر شراحِ محققین متاخرین وغیرہ کا ہے، (اور یہی طریقہ حضرت مولانا مولوی عبدالرحمٰن جامیؒ کی الفوائد الضیائیہ شرح کافیہ، شرح چغمینی اور شرح نخبۃ الفکر فی أصول الحدیث میں ہے)؛ لیکن یہ طریقہ خلط ملٹ اور غلطی سے ما مون نہیں ہے۔

**الشرط:** باب العین کے تحت ”علمت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**شرط الشيء:** هو تعلیقُ شيءٍ بشيءٍ، بحيث إذا وجدَ الأولُ وُجدَ الثانيُ. وقيلَ: الشرطُ: ما يتوقفُ عليهِ وجودُ الشيءِ، ويكونُ

خارجًا عن ماهيته، ولا يكون مؤثرا في وجوده. وقيل: الشرط: ما يُتوقف ثبوت الحكم عليه. (التعريفات الفقهية: ٢١)

**الشَّطْرُ**: النصف، قال النسفي: قول النبي ﷺ: "الوضوء شطر"

الإيمان. أي شرط جواز الصلوة. ( ايضاً )

شرط: (نحو میں) ایک چیز کو بہ ذریعہ حرف شرط دوسری چیز کے ساتھ اس طور پر معلق کرنا کہ، جب اول (شرط) پائی جائے تو دوسرا (جزا) بھی پایا جائے۔

شرط: (فقہ میں) وہ قید ہے جس پر چیز کا وجود موقوف ہو (جس کے بغیر چیز کامل نہ ہو)؛ لیکن اُس کی حقیقت سے خارج ہو، اور چیز کے وجود میں موثر نہ ہو۔ بے قول بعض: وہ چیز جس پر حکم کامدار ہو۔

شرط: به معنی نصف، چیز کا جزء، جیسے نبی کریم ﷺ کا فرمان مبارک ہے: "پا کی ایمان (نماز) کا آدھا حصہ ہے، یعنی پا کی نماز کی درستگی کے لیے لازم و ضروری ہے۔ (نیز شطر بہ معنی جانب بھی مستعمل ہے، جیسے باری تعالیٰ کا فرمان: ﴿فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَه﴾)۔

الحاصل: شرطی اور شطري میں فرق یہ ہے کہ، "شرطی"، "داخلی" شی کو کہتے ہیں اور "شرطی" خارج شی کو کہتے ہیں۔

### شعر اور اُس کی اصطلاحات

**الشِّعْرُ**: كلام مقفى موزون على سبيل القصد. والقيد الأخير يخرج نحو قوله تعالى: ﴿الَّذِي أَنْقَضَ ظَهِيرَكَ وَرَفَعَنَا لَكَ ذِكْرَكَ﴾، فإنه كلام مقفى موزون؛ لكن ليس بشعر؛ لأن الإتيان به موزوناً ليس

على سبيل القصد. (كتاب التعريفات ص: ۱۲۹)

**شعر: وہ کلام ہے جو بالقصد قافیہ اور وزن پر لایا گیا ہو (موزون و مفہومی کلام)۔**

فائدہ: بالقصد کی قید سے باری تعالیٰ کے فرمان: ﴿الَّذِي أَنْقَضَ ظَهَرَكَ وَرَفَعَنَا لَكَ ذِكْرَكَ﴾ جیسی مثالیں خارج ہو جائے گی؛ کیوں کہ یہ کلام قافیہ اور وزن پر ضرور ہے؛ لیکن اس میں قافیہ بندھ گیا ہے، بالقصد قافیہ باندھا نہیں گیا، (شعر کا مقابل نہ ہے)۔ (۱)

**البَيْت:** هو مجموعهُ کلماتٍ صحیحة الترکیب، موزونةٌ

حسبَ قواعدِ علمِ العروضِ، تُكُونُ فِي ذاتِها وحدةً موسيقيةً تُقابلها تفعيلاتٌ معينةً. (المعجم المفصل في علم العروض: ۱۶۹)

**بیت:** چند ایسے کلموں کے مجموعے کا نام ہے جن کی ترکیب صحیح ہو، علمِ عروض کے قواعد کے مطابق موزون ہو جو بالذات متعین بحروں کے مناسب ایک موسيقی ترثیم پیدا کرے۔

**البَيْتُ:** كَلَامٌ تَامٌ يَتَّلَفُ مِنْ أَجْزَاءٍ، وَيَنْتَهِي بِقَافِيَةٍ.

(۱) ملاحظہ: یعنی متكلم کا وہ کلام جو شعر کے ارادے سے (علمِ عروض کی بحور میں) کسی بحر پر کہا جائے، بحر کا قصد بھی ہو؛ گویا کہ شعر کے لیے دو شرائط ہے: (۱) بحر کے وزن پر ہونا (۲) بحر کا قصد کرنا، اس قید کی وجہ سے جس طرح کلام اللہ شعر کی تعریف سے خارج ہے، اسی طرح وہ اشعار بھی شعر ہونے سے خارج ہو جائیں گے جن کا پڑھنا نبھی کریم ﷺ سے ثابت ہے۔ حالاں کہ آقا ﷺ کا شاعر نہ ہونا قطعی ہے؛ کیوں کہ ان میں بلا قصد موزونیت آگئی ہے؛ بلکہ درحقیقت یہ ایک محجزہ ہے کہ، حضور اقدس ﷺ کا شاعر نہ ہونا محجز کی وجہ سے نہیں ہے؛ اس لیے کہ جس شخص کے کلام میں بلا ارادہ موزونیت آجائی ہو، وہ اگر قصداً موزون بنائے تو کس قدر بہترین بناسکتا ہے!!۔ (متعنا اللہ بعلومنہ و فیوضہ، آمین)

**الملاحظة:** ويسمى البيت الواحد مفرداً ويتيماً، ويسمى البيتان نتفة، وتسمى الثلاثة إلى الستة قطعة، وتسمى السبعة فصاعداً قصيدةً. وللبيت مصراعان: الأول يسمى "صدرًا"، والثاني "عجزًا".

كقول الشاعر: [البسيط]

|                                                |           |                                                 |        |
|------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------|--------|
| فَأَنْتَ بِالنَّفْسِ لَا بِالْجَسْمِ إِنْسَانٌ | عَزْ جُرْ | عَلَيْكَ بِالنَّفْسِ فَاسْتَكْمِلْ فَضَائِلَهَا | صَدْرُ |
|------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------|--------|

بیت: چند اجزاء سے مرکب کلامِ تام ہے جو قافیہ پر پورا ہو، (ایک شعر کے دو مرصع)۔

ملاحظہ: (۱) ایک بیت کو ”مفرد“ اور ”یتیم“ کہتے ہیں، دو بیتوں کو ”نفعہ“ کہتے ہیں، تین سے چھ بیتوں کے مجموع کو ”قطعہ“ اور سات سے زائد کے مجموع کو ”قصیدہ“ کہتے ہیں۔

(۲) بیت کے دو مصروع ہوتے ہیں، اول کو ”صدر“ اور ثانی کو ”عجز“ کہتے ہیں، مثال گذرگئی۔

**العروض**: آخر جزء من الصدر، (وهي موئنة).

**الصُّبُّ**: آخر جزء من العجز، (وهو مذكُور).

**الخشوع**: مَا عَدَا الْعَرْوَضِ وَالْضُّرُبِ فِي الْبَيْتِ يُسَمَّى حَشُوًّا،

## كَوْلُ الشَّاعِرِ: [الْكَامِلُ]

|                                         |                                      |  |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|--|
| مَنْ ذَا الَّذِي تَصْفُوا لِهُ أوقاتُهُ | طُرَّاؤِيْلُغُ كُلَّ مَا يَخْتَارُهُ |  |
| حشـ و، عروضـ ضربـ                       | حشـ و، ضربـ                          |  |

(میزان الذهب: ۲۴)

عروض: صدر يعني مصراع اول کا جزء اخیر۔

**ضرب: عجز یعنی مصراع ثانی کا جزء اخیر۔**

**حشو:** شعر کے عروض اور ضرب کے علاوہ اجزاء کو "حشو" کہا جاتا ہے۔

**البَيْتُ الْمُقْفَى** : هُوَ الَّذِي وَاقَتُ عَرْوَضُهُ ضَرَبَهُ فِي الْوَزْنِ

وَالرَّوِيُّ دُونَ أَنْ تُؤَدِّيَ هذِهِ الْمُوافَقَةُ إِلَى تَغْيِيرٍ فِي الْعَرَوْضِ بِزِيادَةٍ أَوْ نَقْصٍ،

وَمِثَالُهُ: قَوْلُ الْمُتَنَبِّيِّ: [البسِط]

|                                                    |                                                    |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| وَمَا سُرَاهُ عَلَى خُفٍّ وَلَا قَدَمٍ             | حَتَّامَ نَحْنُ نُسَارِي النَّجْمَ فِي الظُّلْمِ   |
| وَمَا سُرَاهُ عَلَى خُفٍّ وَلَا قَدَمٍ             | حَتَّامَ نَحْنُ نُسَارِي النَّجْمَ فِي الظُّلْمِ   |
| ☆///، ☆//☆/☆ ، ☆///، ☆//☆//                        | ☆///، ☆//☆/☆ ، ☆///، ☆//☆/☆                        |
| مُسْتَفْعِلُنُ، فَعِلْنُ، مُسْتَفْعِلُنُ، فَعِلْنُ | مُسْتَفْعِلُنُ، فَعِلْنُ، مُسْتَفْعِلُنُ، فَعِلْنُ |

فالعَرْوُضُ والضَّرْبُ فَعِلْنُ، وَإِذَا أَدَتْ هَذِهِ الْمُوافِقَةُ بَيْنَ الْعَرْوَضِ  
وَالضَّرْبِ إِلَى تَغْيِيرِ فِي الْعَرْوُضِ بِزِيادَةٍ أَوْ نُقْصَانٍ، سُمِّيَ الْبَيْتُ "مُصَرَّعًا".

(المعجم المفصل: ١٧٩)

**بیتِ متفقی:** وہ (قاویہ بند) بیت ہے جس میں مصراعِ اول کا آخری جزو، وزنِ عروضی اور رَوِی میں مصراعِ ثانی کے آخری جزو کے موافق ہو، بشرطے کہ یہ موافق وزنِ عروضی میں کمی اور زیادتی کا سبب نہ ہو، جیسے متنبی کے مذکورہ شعر میں ہے۔

ملاحظہ: روی: وہ حرف ہے جس پر نظم و قصیدہ کی بنیاد ہوتی ہے۔ وزن عوضی: وہ سولہ اوزاں (جرن) راشع انتشار کے حاتم تھے ہیں (۱)۔

(۱) وزارت کا طلاقہ "وزارت شعراً" کے ضمن میں انکو "فائدہ رہے" کے تحت حاشیہ میں، ما حظ فرمائی۔

## المطلع

قصائدِهم نظراً إلى أهميتها في التأثير على السامعين۔ (المعجم المفصل: ٤١٢) مطلع: قصيدة کے شروع کا شعر جس کے دونوں مصرعے قافیہ میں یکساں ہوں۔ شاعر اپنے قصیدے میں زیادہ اهتمام مطلع کا کرتے ہیں، کہ مطلع سامعين کے دونوں پر عمدہ نقش چھوڑتا ہے، (غزل یا قصیدے کا پہلا شعر)۔

## المصراع

أو الشَّطْرُ الْأَوَّلُ مِنَ الْبَيْتِ الشَّعْرِيِّ يُسَمَّى صَدْرًا، وَالْمِصْرَاعُ الثَّانِيُّ يُسَمَّى عَجْزًا، (نحو: نَبِيُّ الْهُدَى ضَاقَتْ بِي الْحَالُ فِي الْوَرَى ﴿وَأَنْتَ لِمَا أَمْلَأْتَ فِيلَكَ جَدِيرٌ﴾). (المعجم المفصل: ٤١٠)

مصراع: بیت کے دو حصوں میں سے ہر ایک کو ”مصراع“ کہتے ہیں اور ان دونوں میں سے پہلے جزو (مصراع) کو ”صدر“ اور دوسرے مصراع کو ”عجز“ کہتے ہیں، جیسے: ”اے نبی سرایا پاہدایت (صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم)! لوگوں میں میرا براحال ہے۔ اور آں حضور سے جو امید باندھوں آپ اس کے لائق ہے۔“

## الفرد

بِمِصْرَاعَيْنِ أَوْ مُقْفَى أَوْ لُمْ يَكُنْ۔ فرد: (نذر شعراء) بیت واحداً كونه دو مصراع او مقفى باشد یا نه۔ (کشاف اصطلاحات الفنون: ٣٢/٣؛ دستور العلماء: ٣/١٩)

فرد: ایک شعر کو کہتے ہیں، چاہے اس کے دونوں مصرعے قافیہ دار ہوں یا بلا قافیہ ہوں۔

## القطعة

المفصل: ۳۷۸). والمقطوعة: هي أبياتٌ شِعريةٌ قليلةٌ (أي دون السبعة) مستقلةٌ بمعناها. (المعجم المفصل: ۴۲۵)

**قطعه:** مستقل المعنى چند اشعار کا مجموعہ، جو (مضمون واحد پر مشتمل ہوا ور) تین سے زائد اور سات سے کم اشعار پر مشتمل ہو۔

**القصيدة:** هي مَجْمُوعةٌ مِنْ سَبْعَةِ أَبْيَاتٍ شِعرَيَّةٍ فَصَاعِدًا، ذاتٌ قَافِيَّةٌ وَاحِدَةٌ، وَوْزُنٌ وَاحِدٌ، وَتَفْعِيلَاتٌ ثَابِتَةٌ، لَا يَتَغَيَّرُ عَدْدُهَا، تَقُومُ عَلَى وَحْدَةِ الْبَيْتِ، وَتَبَدَّأُ عَادَةً بِبَيْتٍ مُصَرَّعٍ (۱). (المعجم المفصل: ۳۷۶)

**قصيدة:** سات یا اس سے زائد اشعار پر مشتمل وہ نظم ہے جو ایک قافیہ اور ایک ہی وزن پر ہو، نیز ایسی مسلم تقاعیل پر مشتمل ہو جس کے اعداد (اجزاء) میں تغیر نہ ہو، اور وہ نظم ایک ہی بندش میں جڑی ہوئی ہو، اور اس کی ابتداء ایسے بیت سے ہو جس کے دونوں مصروعوں کے قافیے یکساں کیے ہوئے ہوں (۲)۔

**الوزن:** هو القياسُ الْذِي يَعْتَمِدُهُ الشُّعُرَاءُ فِي تَأْلِيفِ أَبْيَاتِهِمْ، ومَقْطُوْعَاتِهِمْ، وَقَصَائِدِهِمْ؛ وَالْأُوزَانُ التَّفَعِيلِيَّةُ سَتَّةَ عَشَرَ وَزْنًا: وَضَعَ الْخَلِيلُ بْنُ أَحْمَدَ الْفَرَاهِيدِيُّ خَمْسَةَ عَشَرَ مِنْهَا، وَوَضَعَ الْأَخْفَشُ وَرْنَاً وَاحِدًاً.

(المعجم المفصل: ۴۵۸)

وزن: وہ اندازہ ہے جس پر شاعر اپنی بیت، مقطع اور قصیدہ کی بنیاد رکھتے ہوئے اشعار تیار کرتا ہے؛ کل اوزانِ شعریہ سولہ ہیں، جن میں سے پندرہ اوزان امام خلیل نحوی

(۱) هذا هو الشَّائِعُ، وَقِيلُ: ثَلَاثَةُ أَبْيَاتٍ، وَقِيلُ: تِسْعَةُ، وَعَشْرَةُ، وَخَمْسَةُ عَشَرَ بَيْتًا.

(۲) قصيدة: ایسے اشعار کا مجموعہ جن میں کسی کی مدح یا یحوج یا حکمت و موعظت وغیرہ کا مضمون طول دے کر بیان کیا جائے، جس میں کم سے کم سات اشعار یا بقول بعض پندرہ یا کیس اشعار کا ہونا ضروری ہے۔ (آئینہ بلاغت: ۳۳)

نے بنائے ہیں اور ایک وزن امامِ خفیش نے پیش کیا ہے۔ (تفصیل باب الباء کے تحت ”بحر“ اور باب الواو کے تحت ”وزنِ شعری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں)۔

**القافية:** باب القاف کے تحت قافیہ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں (۱)۔

(۱) ضمیمه در اصطلاحات شعریہ

**تخلص:** وہ نام جو شاعر اپنے لیے تجویز کرے۔ (آئینہ بلاغت، ص: ۱۸)

**سجع:** اصطلاح میں مقتضی الفاظ، خواہ وہ نظم میں استعمال ہوں یا نشر میں۔

**فی البدایہ:** ایسے اشعار جو کسی خاص موقع پر فوراً بغیر غور فکر کے کہے جائیں۔ (آئینہ بلاغت: ۳۲)

**مشنوی:** مختلف القوافی ابیات کی طویل نظم جس میں تاریخی واقعات یا کوئی قصہ یا حکایات دلچسپ اور نتیجہ خیز طریقہ سے بیان کیے جائیں۔ (ایضاً: ۳۶)

**مُعْما:** کسی شخص یا چیز کا نام صاف صاف نہیں؛ بلکہ پیچیدہ طریقے سے اشارہ لفظی یا دلالتِ حرفي سے لینا۔ (ایضاً: ۸۱)

**نشر:** (مقابل نظم) ایسا کلام جس میں وزن اور کافیہ نہ ہو، اس کی چار فتمیں ہیں: عاری، مر جز، مسجع، مقتضی۔

**عاری:** وہ نظر ہے جس میں نہ وزن کی قید ہو، نہ قافیہ کی اور نہ ہی اُس میں رعایات و مناسبات لفظی ہوں۔ (ایضاً: ۳۷)

**مُرَجَّز:** وہ نثر کہ جس میں وزن ہو، مگر قافیہ نہ ہو۔ (ایضاً: )

**مسجع:** وہ نثر جس کے دو فقروں کے تمام الفاظ ایک دوسرے کے ہم وزن اور حروف آخر میں بھی موافق ہوں، جیسے:

| ترتيب | ۱           | ۲     | ۳    | ۴      | ۵      | ۶      | ۷       | ۸      |
|-------|-------------|-------|------|--------|--------|--------|---------|--------|
| الفاظ | پونڈا (گنا) | پھیکا | إتنا | برائی  | جس کی  | برائے  | باہر ہے | الفاظ  |
| الفاظ | پونڈا       | میٹھا | ایسا | بھلائی | اُس کی | بھلاکہ | گمان سے | بڑھ کر |

**مُقْفَی:** وہ نثر جس میں وزن نہ ہو، مگر آخری الفاظ میں قافیہ ہو، جیسے: تقدّم نامہ نامی میں صورت عز و شرف نظر آئی۔ اللہ اللہ تم نے میری نظر میں میری آبرو بڑھائی۔ / حضرت کی قدر دانی کی کیا =

**الشَّطْرُ:** باب الشين کے تحت ”شرط“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الشَّكُّ:** باب الیاء کے تحت ”یقین“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الشَّكْلُ :** الْهَيَّةُ الْحَاصِلَةُ مِنْ كِيْفَيَةٍ وَضَعِ الْأُوسَطِ عِنْدَ الْأَصْغَرِ وَالْأَكْبَرِ، تُسَمَّى شَكْلًا۔ (مرقات: ۲۶)

**شكل:** وہ ہیئت ہے جو (مقدمہ قیاس میں) حد اوسط کو اصغر واکبر کے پاس رکھنے سے حاصل ہو۔ آشکال اربعہ کی تفصیل باب الصاد کے تحت ”صورتِ قیاس“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الشَّمُّ:** باب الحاء کے تحت ”حاسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الشيءُ:** هوَ مَا يَصْحُّ إِنْ يُعْلَمَ وَيُخْبَرَ عَنْهُ (عند سیبویہ). وقيلَ الشَّيْءُ: عِبَارَةٌ عَنِ الْوِجُودِ، وَهُوَ اسْمٌ لِجَمِيعِ الْمَكَوْنَاتِ عَرْضًا كَانَ أَوْ جَوْهِرًا، وَيَصِحُّ أَنْ يُعْلَمَ وَيُخْبَرَ عَنْهُ. وفي الاصطلاح: هو المَوْجُودُ ال ثابتُ المَتَحَقِّقُ فِي الْخَارِجِ۔ (كتاب التعريفات: ۳۹)

= بات ہے؟ آپ کا التفات موجب مباحثات ہے۔ (ایضاً: ۵۰)

**فائدہ:** نثر کی تعریف کتابوں میں یہی ہے کہ، جس میں وزن اور قافیہ کی قید نہ ہو؛ مگر نثر مُرجُز میں وزن اور نثر مُتفقی میں قافیہ ضرور ہوتا ہے۔ (ایضاً: ۳۶)

**نظم:** وہ عمده اور معنی خیز کلام جس میں وزن اور قافیہ دونوں ہوں، اگر ان میں سے کوئی ایک نہ ہوگا تو وہ کلام ”مشر“ کہلاتے گا۔ (الادب العربي: ۲۱)

**نعت:** رسول اللہ ﷺ کی تعریف میں اشعار۔

**هجو:** ایسی نظم جس میں کسی کے عیوب - خواہ واقعی ہوں یا فرضی - مبالغہ کے ساتھ مذاق آمیز الفاظ میں بیان کیے جائیں۔ (آئینہ بلاغت: ۵۶)

(۲) شئ: اس کے لغوی معنی امام سیبویہ کے نزدیک وہ جو ہر جس کی بابت اطلاع و اخبار صحیح ہو۔

بے قول بعض: شئ سے مراد وجود ہے، اور وہ تمام موجودات کا نام ہے خواہ وہ عرض ہوں یا جو ہر، بے شرطے کہ اس کی بابت اطلاع و اخبار درست ہو۔

اصطلاحی معنی: وہ جو ہر جو خارج میں پختہ ثبوت کے ساتھ پایا جائے۔

الشيء: (عند الفقهاء) حقيقةً اسمُ لَمَا هُوَ مَوْجُودٌ، مَالًا كَانَ أَوْ

غیرَ مَالٍ۔ (هدایہ ۳/۲۳۲)

شئ: (عند الفقهاء) درحقیقت اس جو ہر کا نام ہے جو موجود ہو، خواہ مال ہو یا غیر مال۔

**الشيء المطلق:** باب الکمیم کے تحت ”مفرد مطلق“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

# باب الصاد

**الصَّدْرُ:** بَابُ الشِّينِ كَتَتْ "شِعْرٌ" كَمِنْ مِنْ مِلاخْظَه فَرَمَيْتَ.

**الصَّدْرُ الْأَوَّلُ :** لَا يُقَالُ إِلَّا عَلَى السَّلْفِ، وَهُمْ أَهْلُ الْقُرُونِ

الثَّلَاثَةُ الْأَوَّلُ الَّذِينَ شَهِدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهُمْ بِأَنَّهُمْ "خَيْرُ الْقُرُونِ، وَأَمَّا مَنْ بَعْدَهُمْ فَلَا يُقَالُ فِي حَقِّهِمْ ذَلِكُ." كَذَا قَالَ ابْنُ حَجَرَ الْمَكْيِ الْهَيْشَمِيُّ الشَّافَعِيُّ. (الفوائد البهيمية في تراجم الحنيفة: ٣٢٥)

صدر اول: اس کا اطلاق سلف ہی پر ہوتا ہے، اور سلف سے مراد وہ قرونِ ثلاثة ہیں جن کے بابت آقا ﷺ نے خیر القرون ہونے کی شہادت دی ہے۔

**الصَّدْقَ :** لغة مطابقة الحكم للواقع. وفي الاصطلاح: هو

ضدُّ الكذب، وهو الإبانة عما يخبر به على ما كان. (كتاب التعريفات: ١٣٤)

صدق: لغوی معنی: حکم کا واقع کے مطابق ہونا۔ اصطلاحی معنی: کذب کی ضد کو صدق کہتے ہیں، اور صدق، مجر عنہ کی اُس حالت کو ظاہر کرنا ہے جس پر وہ پہلے تھا۔

**مَصْدَاقُ الشَّيْءِ :** ما يدلُّ عَلَى صَدِيقِهِ، أي ما يجعله صادقاً

أيُّ صَحِيحًا. (التعريفات الفقهية: ٢٠٨)

صدقِ شئی: (صدقِ الأمر: معاملے کے سچ ہونے کی دلیل)، وہ دلیل ہے جو دعوے کی درستگی پر دلالت کرے، یعنی وہ گواہ جو مدعی کو صحیح ثابت کر دے (۱)۔

(۱) جیسے: آقا ﷺ نے فرمایا: جو بھی آدمی اپنے مال کی زکوہ ادا نہیں کرے گا اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اُس کی گردن میں سانپ بنائیں گے۔ ثمَّ قرأ مصداقه من كتاب الله بھر آقا ﷺ نے اُس کے مناسب =

الملاحظة: اعلم! أن الصدق يطلق على معانٍ: الأول: الحَمْلُ، فيقال: هذا صادقٌ عليه أي مُحْمُولٌ عليه؛ والثاني: التَّحْقُّقُ، كما يقال: هذا صادقٌ فيه، أي مُتَحَقِّقٌ؛ والثالث: ما يقابل الكذب. وفي تعریفهما اختلافٌ: فذهب الجمهور إلى أن صدق الخبر مطابقة الحكم للواقع، وكذب الخبر عدم مطابقة الحكم له. (دستور العلماء ۱۶۹/۲)

صدق: اس کے تین معانی ہیں:

(۱) صدق بے معنی حمل کرنا، جیسے کہا جاتا ہے: یہ خبر مبتدا پر صادق آتی ہے، یعنی مبتدا پر مُحْمُول ہے، (جیسے: زید عالم میں عالم ہونا زید پر صادق آتا ہے، یعنی زید پر مُحْمُول ہے)۔

(۲) صدق بے معنی تحقق، (یعنی جس پر مفہوم ذہنی فٹ ہو) جیسے کہا جاتا ہے کہ: یہ مثل زید پر صادق آتی ہے۔

(۳) صدق بے مقابل کذب (جیسے کہا جاتا ہے: یہ خبر صحی ہے، جھوٹی

= دلیل بیان کرتے ہوئے سورہ آل عمران آیت: ۱۸۰ ﴿وَلَا يَحْسِبُنَ الَّذِينَ يَخْلُونَ بِمَا أَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ شَرُّ لَهُمْ سِيَطُوقُونَ مَا بَخْلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾ (ترمذی ۱۳۱/۲) ترجمہ: ہرگز خیال نہ کریں وہ لوگ جو ایسی چیز میں بخیلی کرتے ہیں جو ان کو اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے دی ہے کہ، یہ بات ان کے لیے اچھی ہے؛ بلکہ یہ بخیلی ان کے لیے بہت بڑی ہے، وہ لوگ قیامت کے دن اُس مال کا طوق پہنانے جائیں گے جس میں انہوں نے بخیلی کی ہے۔

صدق اور مصدق ایک دوسرے معنی بھی مستعمل ہیں جو حسب ذیل ہے:

صدق: مفہوم ذہنی کا کسی چیز پر فٹ ہو جانا "صدق" کہلاتا ہے۔

صدق: جس چیز پر (چاہے وہ چیز ذہنی ہو یا خارجی) مفہوم ذہنی فٹ ہو جائے، اُس کو "صدق" یا "فرد" کہتے ہیں۔ (توضیح المنطق: ۱۹)

نہیں)، اور صدق و کذب کی تعریف میں علماء کا اختلاف ہے، جمہور کی تعریف: (متکلم کے اعتقاد کے مطابق) حکم کا واقعہ کے مطابق ہونا ”صدق“ کہلاتا ہے، اور حکم کا واقعہ کے مطابق نہ ہونا ”کذب“ کہلاتا ہے (۱)۔

**الصغرى:** باب قاف کے تحت ”قياس“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الصَّفَةُ:** هي الاسمُ الدالُّ على بعضِ أحوالِ الذاتِ، وذلكَ نحو: طويلٌ وقصيرٌ، وعاقلٌ وأحمقٌ وغيرها. أو الصفةُ: هي الأمارةُ اللازمَةُ بذاتِ الموصوفِ الذي يعرفُ بها. (كتاب التعريفات)

صفت: وہ اسم ہے جو ذات کے بعض احوال و کیفیات پر دلالت کرے، (جیسے: لمبا، ناما، عاقل، بے وقوف وغیرہ ہونا، ذات کی کیفیات پر دلالت کرتا ہے)۔

**الصَّفاتُ الشُّبُوتِيَّةُ:** هي مَا أثبَتَهُ اللَّهُ تَعَالَى لِنَفْسِهِ فِي كِتابِهِ

أو عَلَى لِسَانِ رَسُولِهِ ﷺ. (الصفات الإلهية تعریفها واقسامها: ۵۸)

(۱) کلام کے صدق و کذب کو معلوم کرنے کے لیے کلام کی تین نسبتوں کو جاننا ضروری ہے: کلامیہ، ذہنیہ، خارجیہ۔

**نسبت کلامیہ:** مبتدا اور خبر کے درمیان اُس باہمی ربط اور تعلق کو کہتے ہیں جو متکلم کے کلام سے سمجھا جاتا ہے۔

**نسبت ذہنیہ:** اُس نسبت کو کہتے ہیں جو متکلم کے ذہن کے اندر متصوّر اور حاضر ہو۔

**نسبت خارجیہ:** مبتدا اور خبر کے درمیان خارجی تعلق کو کہتے ہیں، جیسے: ”زَيْدُ قَائِمٌ“ کے اندر ربوتِ قیام۔ جو کلام سے سمجھا جاتا ہے۔ ”نسبت کلامیہ“ ہے، اور بہ ایں حیثیت کہ وہ متکلم کے ذہن میں مرسم ہے ”نسبت ذہنیہ“ ہے، اور بہ ایں اعتبار کہ وہ خارج میں حاصل ہے ”نسبت خارجیہ“ ہے۔

ملاحظہ: نسبت خارجیہ، نسبت واقعیہ، حقیقیہ اور نفس الامریہ؛ الفاظ متراوہ میں سے ہیں۔

معلوم ہونا چاہیے کہ جب نسبت کلامیہ، نسبت خارجیہ کے مطابق ہو تو اُسے ”صدق“ کہا جاتا ہے؛ اور اگر نسبت کلامیہ، نسبت خارجیہ کے مطابق نہ ہو تو اُسے ”کذب“ کہا جاتا ہے۔

صفت: (چیز کی وہ کیفیت و حالت جس پر وہ قائم ہو، جمع: صفات ہے)۔

صفات کی دو قسمیں ہیں: صفاتِ ثبوتیہ، صفاتِ سلبیہ۔

صفاتِ ثبوتیہ: قرآن یا حدیث میں ذکر کردہ وہ صفات جن کو باری تعالیٰ نے اپنی ذات کے لیے ثابت کیا ہو، جیسے: سمیع و بصیر ہونا۔

**الصَّفَاتُ السَّلْبِيَّةُ:** هِيَ مَا نَفَاهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ عَنْ نَفْسِهِ فِي

کِتَابِهِ أَوْ عَلَى لِسَانِ رَسُولِهِ ﷺ. (أيضاً)

صفات سلبیہ: قرآن یا حدیث میں ذکر کردہ وہ صفات جن کے باست باری تعالیٰ نے اپنی ذات سے نفی فرمائی ہو، جیسے: ظالم ہونے کی نفی فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا: ﴿وَمَارْبَكَ بِظَلَامٍ لِّلْعَبِيدِ﴾۔

**الصَّفَاتُ الْذَّاتِيَّةُ :** مَا يُوَصَّفُ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ، وَلَا يُوَصَّفُ

بِضِدِّهِ، نَحْوُ الْقُدْرَةُ وَالْعَظِيمَةُ وَالْعِزَّةُ وَغَيْرُهَا. (دستور العلماء ۲/۱۷۷)

صفاتِ ذاتیہ: وہ صفات ہیں جن سے باری تعالیٰ کی حمد بیان کی جائے نہ کہ ان کی ضدِ ارادے، جیسے: طاقت (شانِ الہی) اور قدر و منزّلت وغیرہ (کہ عجز وغیرہ سے ذات باری کو۔ العیاذ باللہ۔ متصف نہیں کیا جاتا)۔

ملحوظہ: اللہ تعالیٰ کی صفاتِ ذاتیہ کے بارے میں متکلمین کا اختلاف ہے، ابو منصور ماتریدیؒ فرماتے ہیں کہ صفاتِ ذاتیہ آٹھ ہیں: حیات، علم، قدرت، سماحت، بصارت، ارادہ، کلام اور تکوین؛ جب امام ابو الحسن اشعریؒ کے نزدیک سات ہیں، انہوں نے تکوین کو صفاتِ ذاتیہ میں سے شمار نہیں کرایا ہے۔

**الصَّفَاتُ الْفِعْلِيَّةُ :** مَا يَجُوزُ أَنْ يُوَصَّفَ اللَّهُ تَعَالَى بِضِدِّهِ،

كالرّضى والرّحمة، فإنَّه تَعَالى يُوصَفُ بالسُّخْطِ والغَضَبِ أَيْضًاً. (دستور

العلماء ٢/١٧٧)

**صفاتِ فعلية:** وَهُوَ صفاتٌ هِيَنْ جَنْ كَيْ اضْدَاد سَيِّ بَارِي تَعَالَى كَيْ صفتَ بِيَانَ كَرَنَا جَائِز هُو، جَيْسَيْ: رَضَا مَنْدِي اُور شَفَقَتْ وَمَهْرَبَانِي، كَهِ انْ كَيْ اضْدَاد لِيَعنِي نَا گُوارِي اوْر نَارِ اضْكَنِي وَغَيْرِه سَيِّ بَهْي بَارِي تَعَالَى كَيْ صفتَ بِيَانَ كَرَسْكَتَنِي هِيَنْ -

**الصَّفَاتُ الْجَلَالِيَّةُ:** مَا يَتَعَلَّقُ بِالْقَهْرِ وَالْعِزَّةِ وَالْعَظَمَةِ.

(دستور العلماء ٢/١٧٧)

**صفاتِ جَلَالِيَّة:** وَهُوَ صفاتٌ هِيَنْ جَوْ غَلَبَهِ، بَرَاءَيِ اُور شَان وَشَوكَتْ كَتَعْلُقْ سَيِّ هُو، (جَبَّار، مُتَكَبِّرِي) -

**الصَّفَاتُ الْجَمَالِيَّةُ :** مَا يَتَعَلَّقُ بِاللُّطْفِ وَالرَّحْمَةِ. (دستور

العلماء ٢/١٧٧)

**صفاتِ جَمَالِيَّة:** وَهُوَ صفاتٌ هِيَنْ جَوْ مَهْرَبَانِي اُور شَفَقَتْ سَيِّ مَتَعْلِقْ هُوَنْ، (جيَسَيْ: رَحْمَنُ، رَحِيمُ).

صِفَةُ الشَّيْءِ عَلَى ثَلَاثَةِ أَقْسَامٍ:

**حَقِيقِيَّةُ مَحْضَةُ :** وَهِيَ تَكُونُ مُتَقْرَرَةً فِي الْمَوْصُوفِ غَيْرِ مُقْتَضِيَّةٍ لِإِضَافَتِهِ إِلَى غَيْرِهِ، كَالسَّوَادِ وَالْبَيَاضِ، وَالشَّكْلِ وَالْحِسْنَ لِلْجِسْمِ.

(كشاف اصطلاحات الفنون ٤/٣٤٣)

صفاتَ كَيْ تَمِين فَسْمِين هِيَنْ:

**حَقِيقِيَّةُ مَحْضَهُ :** وَهُوَ صفاتٌ هِيَنْ جَوْ مَوْصُوفِ مِنْ پَائِي جَائِئِينْ اُور آنَ كَتَعْقُلْ

(وجودِ ذاتی) اور تحقیق (وجود خارجی) غیر پر موقوف نہ ہوں، جیسے: کسی جسم (مثلاً قلم) کی سیاہی و سفیدی کو سمجھنا یا اُس کا پایا جانا، غیر (دوسرے جسم) پر موقوف نہیں۔

### حَقِيقَيَّةُ ذَاتٍ إِضَافَةٍ : وَهِيَ مَا تَكُونُ مُتَقْرَرَةً فِي

الْمَوْصُوفِ مُقْتَضِيَّةً لِإِضَافَتِهِ إِلَى غَيْرِهِ .

**حقيقیہ ذات اضافت:** وہ صفات ہیں جو موصوف میں پائی جائیں اور (اُن کا تعقل غیر پر موقوف نہ ہو؛ البتہ) اُن کا تحقیق غیر پر موقوف ہو، جیسے: عالم ہونا، آکل ہونا، کہ صفت علم و آکل کا تعقل غیر پر موقوف نہیں؛ البتہ علم کا تحقیق معلوم پر، اور آکل کا تحقیق ماؤں کوں پر موقوف ہے)۔

**إِضَافَيَّةٌ مَحْضَةٌ :** مِثْلُ كَوْنِهِ يَمِينًا أَوْ شِمَالًا، وَهِيَ مَا لَا تَكُونُ مُتَقْرَرَةً فِي الْمَوْصُوفِ، وَتَكُونُ مُقْتَضِيَّةً لِإِضَافَتِهِ إِلَى غَيْرِهِ . (کشاف

اصطلاحات الفنون ۴/۳۴۳)

**إضافیہ محضہ:** وہ صفات ہیں جو موصوف میں نہ پائی جائیں، اور اُن کا تعقل و تحقیق غیر پر موقوف ہو، (جیسے: کسی جگہ مسجد دائیں طرف ہے اور مہمان خانہ بائیں طرف ہے، تو یہاں مسجد کا دائیں طرف ہونا اپنے بائیں طرف مہمان خانے کا تقاضہ کرتا ہے)۔ (۱)

(۱) صفاتِ کمالیہ، مستحسنہ، نذمومہ:

صفات کی تین قسمیں ہیں: کمالیہ، مستحسنہ، نذمومہ۔ ان تینوں کے ما بین فرق یہ ہے:  
**صفاتِ کمالیہ:** وہ صفات ہیں جس میں کوئی نقص نہ ہو؛ بلکہ کمالیت اعلیٰ درجے کی ہوں، جیسے: باری تعالیٰ کی جمیع صفات ہیں۔

**مستحسنہ:** وہ ہیں جس میں خوبی کے ساتھ کچھ نقص بھی باقی ہو۔ =

**الصَّلَاةُ :** هِيَ الدُّعَاءُ وَالرَّحْمَةُ وَالإِسْتِغْفَارُ وَالثَّنَاءُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى رَسُولِهِ ﷺ، كَذَا فِي الْقَامُوسِ. وَقَدْ يُفَرَّقُ: بِأَنَّ الصَّلَاةَ إِذَا نُسِّبَتْ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى يُرَادُ بِهَا الرَّحْمَةُ؛ وَإِذَا نُسِّبَتْ إِلَى الْمَلَائِكَةِ يُرَادُ بِهَا الإِسْتِغْفَارُ؛ وَإِذَا نُسِّبَتْ إِلَى الْمُؤْمِنِينَ يُرَادُ بِهَا الدُّعَاءُ.

فَصَلَاتُنَا عَلَى النَّبِيِّ ﷺ عَبَارَةٌ عَنْ طَلْبِ الرَّحْمَةِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، وَالدُّعَاءُ مِنْهُ تَعَالَى: بِأَنَّهُ عَظِيمٌ فِي الدُّنْيَا بِإِعْلَاءِ ذِكْرِهِ وَإِبْقَاءِ شَرِيعَتِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ؛ وَفِي الْآخِرَةِ بِقَبُولِ شَفَاعَتِهِ فِي الْعُصَاهِ، وَتَضَعِيفِ أَجْرِهِ وَرَفِعِهِ عَلَى الدَّرَجَاتِ. (ضياء النجوم حاشية سلم العلوم)

صلوة کے مختلف معانی ہیں: التجا و التماس کرنا، کرم و مہربانی کرنا، بخشش چاہنا، اور اللہ کا اپنے رسول کی تعریف کرنا۔ صلاة کے معانی میں فرق بے ایں طور کیا جاتا ہے کہ:

جب صلاة کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی جائے تو صلاة سے مراد کرم و مہربانی کرنا؛ صلاة کی نسبت جب ملائکہ کی طرف کی جائے تو اس سے مراد فرشتوں کا استغفار کرنا؛ اور جب صلاة کی نسبت مومنین کی طرف ہو تو اس سے مومنین کا التجا و التماس کرنا ہوگا۔

ملاحظہ: ہمارا نبی ﷺ پر درود بھیجنے سے مراد: ہمارا باری تعالیٰ سے رحم و کرم کی

**صفاتِ مذمومہ:** وہ ہیں جس میں نقص ہی نقص ہو، کمال کی کوئی بات اُس کے اندر نہ ہو۔ فائدہ: صفاتِ کمالیہ پر حمد اور مدح دونوں ہوتی ہیں، اور صفاتِ مستحسنہ پر محض مدح ہوتی ہے نہ کہ حمد، اور صفاتِ مذمومہ پر نہ حمد ہوتی ہے اور نہ مدح۔ (مارب الطلبه ص: ۷۵)

امید کرنا ہے، اور یہ دعا کرنا ہے کہ: اے باری تعالیٰ! تو دنیا میں ہمارے نبی کے نام کو بلند فرماء، اور ان کے کام (شریعت) کو تاقیامت باقی رکھ کر ان کی تعظیم فرماء، اور آخرت میں (ہم) نافرمانوں کی بابت آقا کی شفاعت کو قبول فرماء، اور آقا کو دوہر اجر اور بلندی درجات عطا فرماتے ہوئے ان کی تکریم فرماء۔ (آمین)

**السلامُ:** هُوَ مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى، وَالسَّلَامُ: هِيَ الْبَرَاءَةُ مِنْ العُيُوبِ، وَالحِفْظُ مِنَ الْأَفَاتِ؛ فَسَلَامُ اللَّهِ عَلَى النَّبِيِّ بِمَعْنَى أَنَّ اللَّهَ بَرِأَهُ مِنْ الْعُيُوبِ وَحَفَظَهُ مِنْ آفَاتٍ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ؛ وَسَلَامُنَا عَلَيْهِ: إِظْهَارُ هَذِهِ الْبَرَاءَةِ، وَالطَّلْبُ مِنْ اللَّهِ تَعَالَى؛ وَسَلَامٌ بَعْضِنَا عَلَى بَعْضٍ: دُعَاءُ لَهُ بَسَلَامٍ تِيهٍ عَنِ الْأَفَاتِ وَحْفُظِهِ عَنِ الْبَلَائِاتِ۔ (ضیاء النجوم حاشیہ سلم العلوم)

سلام: یہ اللہ تعالیٰ کے اسمائے حسنی میں سے ہے، اور سلامۃ (مصدر) کے معنی: عیوب سے بری اور عتاب سے محفوظ ہونا؛ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا نبی پر سلامتی بھیجنے کا مطلب یہ ہے کہ: اللہ تعالیٰ نے نبی کو عیوب سے پاک و صاف کر دیا ہے اور دنیا و آخرت کے مصائب سے محفوظ رکھا ہے۔

ملاحظہ: ہمارا نبی ﷺ پر تحفہ سلام پیش کرنے کا مطلب مذکورہ براءت نبوی ﷺ کا اظہار کرنا اور باری تعالیٰ سے آقا ﷺ ذات با برکت کے لیے بلندی درجات کی فرمائش کرنا ہے۔ اور ہمارے ایک دوسرے کو سلام کرنے کا مطلب: ایک دوسرے کے لیے آفات سے سلامتی اور بکیات سے حفاظت کی دعا کرنا ہے۔

**الصَّنَاعَاتُ الْخَمْسُ:** (وھی مادہ القياس)، القياس باعتبار المادَّةِ يَنْقَسِمُ إِلَى أَقْسَامٍ خَمْسَةٍ، وَيَقَالُ لَهَا الصَّنَاعَاتُ الْخَمْسَةُ: الْقِيَاسُ

البرهاني، القياس الجدلی، القياس الخطابي، القياس الشعري، القياس السفسطي۔  
مادہ قیاس: مقدمات قیاس کے وہ مضامین و معانی ہیں جو کبھی یقینی ہوتے  
ہیں کبھی ظنی وغیرہ۔

قیاس کی مادے کے اعتبار سے پانچ فرمیں ہیں: (۱) قیاس برهانی  
(۲) قیاس جدلی (۳) قیاس خطابی (۴) قیاس شعری (۵) قیاس سفسطی؛ ان کو  
”صناعاتِ خمسہ“ بھی کہتے ہیں۔

### **القياس البرهاني**

كَانَتْ أُو نَظَرِيَّةً، كَقَولَكَ: الْكُلُّ أَعْظَمُ مِنْ الْجُزْءِ.

القياس البرهاني: هو القياس اليقيني المقدمات، عقلية أو نقلية  
وأصولها: الأوایات، والفطريات، والمشاهدات (أی الحسیات  
والوجدانیات)، الحدسیات، التجربیات، والمتواترات. (سلم العلوم)

قياس برهانی: وہ قیاس ہے جو مقدمات یقینیہ (عقلیہ یا نقلیہ) سے  
مرکب ہو، خواہ وہ مقدمات بدیہی ہوں یا نظری؛ جیسے: کل اپنے جزو سے بڑا ہوتا  
ہے۔ (حضرت محمد ﷺ کے رسول ہیں (صغری)، اور اللہ کا ہر رسول واجب  
الاطاعت ہے (کبری)، لپس حضرت محمد ﷺ واجب الاطاعت ہیں (نتیجہ)۔

صغر، اکبر، صغیری، کبری اور نتیجہ کی تعریفات باب القاف کے تحت قیاس  
اقترانی کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

ملاحظہ: برهان کے مبادی چھ ہیں: اوالیات، فطريات، حدسيات،  
تجربیات، مشاهدات اور متواترات۔ (تفصیل باب لممیم کے تحت ”مقدمات“،

کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔)

### **القياس الحدليٌّ:** قِيَاسُ مُرْكَبٍ مِنْ مُقَدَّمَاتٍ مَشْهُورَةٍ، أَوْ

مُسْلَمَةٌ عِنْدَ الْخَصْمِ، صَادِقَةٌ كَانَتْ أَوْ كَاذِبَةٌ، كَقُولٍ أَهْلِ الْهِنْدِ: ذَبْحُ الْحَيَّانِ مَذْمُومٌ، (وَكُلُّ مَذْمُومٍ وَاجْبُ التَّرَكِ، فَذَبْحُ الْحَيَّانِ وَاجْبُ التَّرَكِ). (مرقات: ۳۴) قیاسِ جَدْلی: وہ قیاس ہے جو مقدّماتِ مشہورہ سے یا فریقِ مخالف کے تسلیم کردہ مقدمات سے مرکب ہو، خواہ وہ مقدمات صحیح ہوں یا غلط، جیسے: ہندوؤں کا یہ کہنا کہ: جانور کا ذبح کرنا بُرا ہے (صغریٰ)، اور ہر بُرا کام واجبُ الترک ہے (کبریٰ)؛ پس جانور کا ذبح کرنا واجبُ الترک ہے (نتیجہ)۔

### **القياس الخطابيٌّ:** قِيَاسُ مُفَيْدٌ لِلظَّنِّ وَمُقَدَّمَاتُهُ مَقْبُولَاتٌ

مَا خَوْذَاتُ مِمَّنْ يَحْسُنُ الظَّنُّ فِيهِمُ، كَالْأُولَىءِ وَالْحُكَمَاءِ. (مرقات: ۳۵) قیاسِ خطابی: وہ قیاس ہے جو ظن کا فائدہ دے اور اُس کے مقدمات اُن بلند مرتبہ حضرات کے آقوال سے مآخذ ہوں جن کے بارے میں لوگوں کا حسن ظن ہو، (جیسے: کھیتی نفع بخش چیز ہے (صغریٰ)، اور ہر نفع بخش چیز اختیار کرنے کے قابل ہے (کبریٰ)؛ پس کھیتی کرنا اختیار کرنے کے قابل ہے (نتیجہ)۔

### **القياس الشعريٌّ:** قِيَاسُ مُؤَلَّفٌ مِنْ الْمُخَيَّلَاتِ الصَّادِقَةِ أَوْ

الْكَاذِبَةِ، الْمُسْتَحِيلَةِ أَوْ الْمُمُكَنَّةِ، الْمُؤَثِّرَةُ فِي النَّفْسِ قَبْضًا وَبَسْطًا. (مرقات: ۳۵) قیاسِ شعری: وہ قیاس ہے جو محض خیالی مقدمات سے مرکب ہو، خواہ وہ مقدمات سچے ہوں یا جھوٹے ہوں؛ چاہے محال ہوں یا ممکن ہوں، جو دل میں انقباض و انبساط (رنج و غم اور خوشی) پیدا کریں، (جیسے: زید چاند ہے (صغریٰ)،

اور ہر چاند روشن ہے (کبریٰ)؛ پس زید روشن ہے (نتیجہ)۔

### **القياسُ السَّفَسْطَيُّ :** وَهُوَ قِيَاسٌ مُرَكَّبٌ مِنْ الْوَهْمِيَّاتِ

الكافِذَةُ الْمُخْتَرَعَةُ لِلْوَهْمِ، كَقِيَاسٍ غَيْرِ الْمَحْسُوسِ عَلَى الْمَحْسُوسِ،  
نحوٌ: كُلُّ مَوْجُودٍ مُشَارٌ إِلَيْهِ. (مرقات: ٣٦)

**قياس سفسطی:** وہ قیاس ہے جو وہم کے ایجاد کردہ جھوٹے مقدمات سے  
مرکب ہو، جیسے غیر محسوس چیز کا محسوس چیز پر قیاس کرنا، (مثلاً: ہر موجود چیز اشارے  
کے قابل ہے (صغریٰ)، اور جو اشارے کے قابل ہے وہ جسم والا ہے (کبریٰ)؛  
پس ہر موجود جسم والا ہے (نتیجہ)۔

**الصنف:** باب القاف کے تحت "قسم" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الصواب:** باب الخاء کے تحت "خطا" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**صورة القياس:** (وَشَكْلُ الْقِيَاسِ) ہو الہیئتُ الحاصلۃُ من

ترتيب المقدماتِ، ووضع بعضها عند بعضِ. (مرقات: ٣١)

**صورت قیاس:** قیاس کی وہ ہیئت ہے جو ترتیب مقدمات اور حد او سط  
کے (اصغر اور اکبر کے پاس) رکھنے سے حاصل ہوتی ہے، (اسی کو شکل قیاس بھی  
کہتے ہیں)۔ شکلیں کل چار ہیں:

الأشكالُ أربعةٌ: وجہُ الضبطِ آن يقالَ:

### **الشكلُ الأولُ :** الْحَدُّ الْأَوْسَطُ إِمَامًا مَحْمُولُ الصُّغْرَى،

وموضع الكبرى، كما في قولنا: العَالَمُ مُتَغَيِّرٌ، وَكُلُّ مُتَغَيِّرٍ حادثٌ،  
ينتج: العَالَمُ حادثٌ؛ فهو الشكلُ الأولُ. (مرقات: ٢٦)

**شكل اول:** وہ ہے جس میں حدِ اوستِ صغیری میں محمول، اور کبریٰ میں موضوع ہو، جیسے: عالم متغیر ہے (صغری)، اور ہر متغیر حادث ہے (کبریٰ)؛ پس عالم حادث ہے (نتیجہ)۔

**الشكل الثاني:** إنْ كانَ (الأُوسْطُّ) مَحْمُولاً فِيهِما، فَهُوَ الشَّكْلُ الثَّانِي، كَمَا تَقُولُ: كُلُّ إِنْسَانٍ حَيَوانٌ، وَلَا شَيْءٌ مِنَ الْحَجْرِ بِحَيَوانٍ، فَالنتيجةُ: لَا شَيْءٌ مِنَ الْإِنْسَانِ بِالْحَجْرِ. (أيضاً)

**شكل ثانی:** وہ ہے جس میں حدِ اوستِ صغیری اور کبریٰ دونوں میں محمول ہو، جیسے: ہر انسان جاندار ہے (صغری)، اور کوئی پتھر جاندار نہیں ہے (کبریٰ)؛ پس کوئی انسان پتھر نہیں ہے (نتیجہ)۔

**الشكل الثالث:** إنْ كانَ (الأُوسْطُّ) مَوْضِعًا فِيهِما، فَهُوَ الشَّكْلُ الثَّالِثُ، نَحْوُ: كُلُّ إِنْسَانٍ حَيَوانٌ، وَبَعْضُ الْإِنْسَانِ كَاتِبٌ، يَنْتَجُ: بَعْضُ الْحَيَوانِ كَاتِبٌ. (أيضاً)

**شكل ثالث:** وہ ہے جس میں حدِ اوستِ صغیری اور کبریٰ دونوں میں موضوع ہو، جیسے: ہر انسان جاندار ہے (صغری)، اور بعض انسان لکھنے والے ہیں (کبریٰ)؛ پس بعض جاندار لکھنے والے ہیں (نتیجہ)۔

**الشكل الرابع:** إنْ كانَ (الأُوسْطُّ) مَوْضِعًا فِي الصَّغِيرِ وَمَحْمُولاً فِي الْكَبِيرِ فَهُوَ الشَّكْلُ الرَّابِعُ، نَحْوُ قَوْلَنَا: كُلُّ إِنْسَانٍ حَيَوانٌ، وَبَعْضُ الْكَاتِبِ إِنْسَانٌ، يَنْتَجُ: بَعْضُ الْحَيَوانِ كَاتِبٌ. (أيضاً)

**شكل رابع:** وہ ہے جس میں حدِ اوستِ صغیری میں موضوع اور کبریٰ میں

محمول ہو، جیسے: ہر انسان جاندار ہے (صغریٰ)، اور بعض لکھنے والے انسان ہیں (کبریٰ); پس بعض جاندار لکھنے والے ہیں (نتیجہ)۔

**الصيغة:** هيَ هيئةُ الكلمةِ الحاصلَةُ من حُرُكَةٍ وسكونٍ  
وعدد حروفٍ وترتيبٍ. (نکات الصرف ص: ۲۰)

صيغہ: کلمے کا وہ خاص وزن ہے جو حرکات، سکنات، تعداد حروف اور ان کی ترتیب سے حاصل ہو۔

# باب الضاد

**الضابطة**: باب القاف كـتحت "قـاعدة" كـضمـن مـيـں مـلاحظـة فـرمـائـیـں۔

**الضبط**: (في الاصطلاح): استماع الكلام كما يحق سماعه،

ثم فهم معناه الذي أريده به، ثم حفظه ببذل مجهد، والثبات عليه بمذاكرته إلى حين أدائه إلى غيره. (كتاب التعريفات بيروت: ص: ٩٨)

ضبط: کلام کو دھیان اور توجہ سے کماھئے سننا، پھر اس کے معنی مرادی (نتائج) کو اخذ کرنا، پھر پوری کوشش سے اس کو محفوظ کر لینا اور اس کلام کے یاد کرنے اور برابر مذاکرہ کرتے رہنا یہاں تک کہ اس کو دوسروں تک پہنچایا جائے۔  
فائدة: ضبط: ضبطہ نے ض سے ہے۔ ضبطنا الکتاب تصحیح کرنا، اعراب لگانا۔

**الضرب**: باب الشين كـتحت "شعر" كـضمـن مـيـں مـلاحظـة فـرمـائـیـں۔

**الضرورة**: امتناع انفكاك شيء (أي نسبة) عن آخر (أي موضوع) عقلاً، فيقال: نسبة الحيوان إلى الإنسان مثلاً ضروريّة، أي ممتنعة الانفكاك يعني أن العقل يحكم بامتناع انفكاك الحيوان عن الإنسان، ف تكون تلك النسبة دائمةً أبداً؛ فالدوام أعم من الضرورة؛ لأن كل ضروري دائم، وليس كل دائم ضروريًا. (دستور العلماء ١٩٠/٢)

ضرورت: محمول کی نسبت کا موضوع سے جدا ہونا عقلائی محال ہو، جیسے (الإنسان حيوان میں) کہا جائے کہ: حیوانیت کی جو نسبت انسان کی طرف ہو

رہی ہے وہ ضروری ہے، یعنی عقل کے اعتبار سے انسان کی طرف ہونے والی حیوان کی نسبت کبھی بھی انسان سے جدا نہیں ہو سکتی، نتیجہ: انسان کی طرف حیوانیت کی نسبت دائمی رہے گی۔

اس سے معلوم ہوا کہ ضرورت اور دوام میں عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، کہ ہر نسبتِ ضرورت میں نسبتِ دوام یقیناً ہو گی؛ لیکن ہر نسبتِ دوام میں نسبتِ ضرورت کا پایا جانا ضروری نہیں ہے: (چنانچہ کل انسان حیوان بالضرورة والی مثال میں کل انسان حیوان دائماً بھی کہا جا سکتا ہے)۔

**الدَّوَامُ** : شُمُولُ نِسْبَةٍ شَيْءٍ إِلَى آخَرَ جَمِيعَ الْأَرْضِ مِنَ الْأَوْقَاتِ ، مِثْلُ : كُلُّ فَلَكٍ مُتَحَرِّكٌ دائمًا؛ فالدَّوَامُ أَعَمُّ مِنَ الضرُورَةِ الَّتِي هِيَ امْتِنَاعُ انْفِكَاكٍ تِلْكَ النِّسْبَةِ . (دستور العلماء ۲ / ۸۰ بحذف)

دوام: محمول کی موضوع کے ساتھ ہونے والی نسبت کا (جدائی کے امکان کے باوجود) تمام زمانوں اور تمام اوقات میں موجود ہنا؛ جیسے: فلک کا ہر فرد (تمام زمانوں میں) حرکت کرتا ہے، اگرچہ فلک کے لیے حرکت کرنا ایسا ضروری نہیں جیسا انسان کے لیے حیوان ہونا ضروری ہے۔ معلوم ہوا کہ دوام، ضرورت (جس میں محمول کی نسبت کا موضوع سے جدا ہونا محال ہو) سے عام ہے۔

**الإِمْكَانُ** : عَدَمُ اقْتِضَاءِ الذَّاتِ لِلْوُجُودِ وَالْعَدَمِ، بَأْنُ تَكُونَ السَّماهِيَّةُ مِنْ حَيْثِ هِيَ قَابِلَةٌ لِلْوُجُودِ وَالْعَدَمِ؛ فَلَا يَسْتَحِيلُ الْحُكْمُ عَلَيْهَا بِالإِمْكَانِ . (دستور العلماء ۱ / ۱۱۳)

امکان: کسی ذات کا عدم وجود کا مقتضی نہ ہونا بہ ایں طور کہ وہ ماہیت اپنی

ذات کے اعتبار سے وجود و عدم دونوں کی صلاحیت رکھتی ہو، پس ایسی مانیت پر امکان (ہوسکنا) کا حکم لگانا محال نہیں ہے (۱)۔

**الامتناع** : ضرورة اقتضاء الذات عدم الوجود الخارجی، وهذا هو "الامتناع الذاتي"، أو "وجوب العدم" أو "لامكان الوجود"، كما مر في الإمكان؛ فإن كان وجوب العدم أو لامكان الوجود بمقتضى الذات فهو الامتناع الذاتي، كامتناع شريك الباري؛ أو بمقتضى الغير فهو الامتناع بالغير، كعدم العقل الأول. (دستور العلماء ۱/۱۳۱)

امتناع: کسی ذات کا خارج میں نہ پائے جانے کا مقتضی ہونا، یعنی اُس کا عدم ضروری ہوا اور موجود نہ ہو سکے؛ پھر اگر کسی ذات کا وجوبی طور پر نہ پایا جانا ذات کے مقتضی سے ہو تو اُسے امتناع ذاتی کہتے ہیں؛ - جیسے: شریک باری تعالیٰ کا ممتنع ہونا۔ (کہ شریک باری تعالیٰ کا مفہوم ہی عدم کو چاہتا ہے، اسی طرح اجتماع ضدین

(۱) امکان: امکان ضرورت کی ضد ہے؛ اس لیے امکان کو "لا ضرورت" سے بھی تعبیر کرتے ہیں۔ پھر امکان کی دو قسمیں ہیں: (۱) امکان عام (۲) امکان خاص۔

الإمكان العام: سلب الضرورة الذاتية عن الجانب المخالف للحكم. موضوع کے لیے مجموع کا ثبوت یا سلب اس طرح ہو کہ اُس کی جانب مخالف ضروری نہ ہو، جیسے: "کل نار حارۃ بالإمكان العام" یعنی آگ اس طرح گرم ہے کہ عدم حرارت اُس کے لیے ضروری نہیں ہے، (یعنی آگ کے لیے ٹھنڈا ہونا بھی ممکن ہے جیسے حضرت ابراہیم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے واقعہ میں ہے)۔

الإمكان الخاص: سلب الضرورة الذاتية عن الطرفين الموافق والمخالف للحكم، یعنی حکم کی نہ جانب موافق ضروری ہو، نہ جانب مخالف، جیسے "کل إنسان موجود بالإمكان الخاص" (یعنی انسان ایک ایسا موجود ہے کہ اُس کے لیے نہ وجود ضروری ہے نہ عدم وجود ضروری ہے)۔ (مفہام التہذیب ص: ۶۲، ۶۳)

وارتفاع ضدین وغیرہ)؛ ورنہ وہ اتنا غیر کے تقاضے سے ہوگا، جیسے: عقلِ اول کا ممتنع ہونا۔ (۱)

## الضرورات الشعرية: يَنْبُغِي لِطَالِبِ الشِّعْرِ أَنْ يَكُونَ

خِيْرًا بِقَوَاعِدِ الْلُّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ: مِنْ صَرْفٍ وَنَحْوٍ وَمَعانٍ وَبَيَانٍ وَبَدِيعٍ وَلُغَةٍ  
وَإِشْتِقاقٍ وَتَارِيْخٍ وَعَرُوضٍ وَقَوَافِيْ وَإِنْشَاءٍ إِلخ، لَا نَظَمَ أَرْبَعَةً أَنْوَاعً:

(۱) نَظُمٌ خَالٍ مِنِ الْعَيْبِ وَالضَّرُورَةِ،

(۲) نَظُمٌ فِيهِ عَيْبٌ، فَيُضَرِّبُ بِهِ عُرْضَ الْحَائِطِ،

(۳) نَظُمٌ فِيهِ ضَرُورَةٌ قَبِيحةٌ، وَهَذَا مُبْتَدَلٌ،

(۴) نَظُمٌ فِيهِ ضَرُورَةٌ مَقْبُولَةٌ، يَجُوزُ لِلشَّاعِرِ إِرْتِكَابُهَا بِدُونِ

مُؤَاخِذَةٍ عَلَيْهِ۔ (میزان الذهب: ۲۹)

**ضرورتِ شعری:** مسجع اور بلیغ کلام کے خواہش مند کے لیے ضروری ہے کہ وہ زبانِ عربی کے قواعد سے یعنی: علمِ صرف، نحو، معانی، بیان، بدیع، لغت، اشتقاق، تاریخ، عروض، قوافي، انشاء وغیرہ سے واقف (بصیرت والا) ہو؛ کیوں کہ اشعار چار قسموں کے ہوتے ہیں:

(۱) عقل بے معنی عقل انسانی کا کوئی منکر نہیں، ہاں! فلاسفہ کا مشہور قول یہ ہے کہ: عقول دس ہیں۔ اُن کے نزدیک واجب تعالیٰ سے پہلی صادر ہونے والی چیز عقل اول ہے، جس سے عقولِ عشرہ کی باقیہ عقول و افلک وجود میں آئیں، اور انھیں سے عالم کا نظام چلتا ہے، اور باری تعالیٰ العیاذ باللہ عقل اول پیدا کرنے کے بعد معطل ہو گیا؛ حالاں کہ یہ بات فرمانِ الٰہی ﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَاءٍ﴾ ”وہ ہر وقت کسی نہ کسی کام میں ہے“ کے بالکل خلاف ہے!۔ (فلاسفہ عقول کو ملائکہ کا متزاد کہتے ہیں۔) تفصیل کے لیے معین الفلسفہ ملاحظہ فرمائیں۔

- (۱) وہ منظوم کلام جو نقص، عیب اور ضرورتِ شعری (وہ حالت جس کے تحت ایسا تصریف کیا جائے جو نثر میں نہ کیا جاتا ہو) سے بُری ہو۔
- (۲) وہ مجموعہ اشعار جس میں نقص اور عیب ہو، ایسے کلام کو ایک طرف ڈال دیا جاتا ہے یعنی نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔
- (۳) وہ مجموعہ اشعار جس میں فتح (باعثِ شرم) ضرورت کا ارتکاب ہو، اور یہ گھٹیا درجے کا کلام کہا جاتا ہے۔
- (۴) وہ منظوم کلام جس میں پسندیدہ (قابلِ قبول) ضرورت ہو، کہ شاعر کے لیے بدونِ موآخذہ اُس کا ارتکاب جائز ہے، اس کی گیارہ صورتیں ہیں (۱)۔

(۱) تنوینُ العَلَمِ الْمُنَادِي: كَقُولِ السَّاعِرِ، وَقُدْ نَوَنَ مَطْرُ: [الوافر]

|                                       |                                         |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| سَلَامُ اللَّهِ يَا مَطْرُ السَّلَامُ | وَلَيْسَ عَلَيْكَ يَا مَطْرُ السَّلَامُ |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|

(۲) وقد أَشْبَعُوا الْحَرَكَةَ، حتَّى يَتَوَلَّدُ مِنْهَا حَرْفٌ مَدٌّ، كَقُولِ إِمْرَئِ الْقَيْسِ، وقد أَشْبَعَ الْكُسْرَةَ فَتَوَلَّدَتْ يَاءُ فِي إِنْجِلِي: [الطویل]

|                                               |                                                        |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| بِصُبْحٍ وَمَا إِلَاصْبَاحُ مِنْكَ بِأَمْثَلٍ | أَلَا إِيَّاهَا الْلَّيْلُ الطَّوَيْلُ أَلَا إِنْجِلِي |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|

الملاحظة: الإشباعُ كثیرٌ في الضمائرِ، نحو: أخاكَ في أخاكَ، ولهُوَ في لهُ.

(۳) ويجوزُ تحريلُ ميمِ الجمِعِ: كَقُولِ أَبِي أَذِينَةَ، وقد حَرَكَ المِيمَ فِي "هُمْ" و "مَجْدُهُمْ": [البسيط]

|                                      |                                             |
|--------------------------------------|---------------------------------------------|
| هُمْ أَهِلَّةُ غَسَانٍ وَمَاجْدُهُمْ | عَالٍ فَانْ حَاوْلُوا مُلْكًا فَلَا عَجَبًا |
|--------------------------------------|---------------------------------------------|

(۴) وَكَذَلِكَ كَسْرُ آخرِ الْكَلْمَةِ، إِنْ كَانَ سَاكِنًا، كَقُولِ عَنْتَرَةَ، وقد كَسَرَ ميمَ أَقْدَمُ: [الكامل]

|                                           |                                             |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|
| لَقَدْ شَفَى نَفْسِي وَأَبْرَأَ سُقْمَهَا | قِيلُ الْفَوَارِسِ وَيُكَ عَنْتَرَ أَقْدَمِ |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|

(۵) صَرْفُ مَا لَا يَنْصَرِفُ: كَقُولِ الشَّاعِرِ: وقد صَرَفَ "أنْدُلُسٍ": [البسيط]

|                                          |                                          |
|------------------------------------------|------------------------------------------|
| فِي أَرْضِ أَنْدَلُسٍ تُلْتَدُ نَعْمَاءُ | وَلَا يُفَارِقُ فِيهَا الْقَلْبَ سَرَاءُ |
|------------------------------------------|------------------------------------------|

**الضعيف:** باب الشين كتحت "شاذ" كضم من ملاحظة فرمائين (١)۔  
**ضمير الشان:** باب الشين كتحت "شان" كضم من ملاحظة فرمائين۔

(٦) قصر الممدود، ومد المقصور: كقول أبي تمام في محمد بن خالد، فقد  
قصر "الفضاء" ومد "الهدا": [الكامل]

|                                                 |                                                   |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ﴿ وَجَلَ الدُّجَى وَرَمَى الْفَضَّا بِهُدَاءٍ ﴾ | وَرَثَ النَّدَى وَحَوَى النُّهَى وَبَنَى الْعُلَى |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------|

(٧) إبدال همزة القطع وصلاً: كقول الشاعر، وقد وصل همزة أم: [الطوبل]

|                                                  |                                                 |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ﴿ يُلَاقِي الَّذِي لَاقَيْ مُحِيرُ امْ عَامِرٍ ﴾ | مُنْ يَصْنَعُ الْمَعْرُوفَ مَعْ غَيْرِ أَهْلِهِ |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|

(٨) وبالعكس (قطع همزة الوصل): كقول أبي العتابية، وقد قطع همزة الأمر  
من بنى، فقال: "إبن"، وهي همزة وصل: [المديد]

|                                           |                                     |
|-------------------------------------------|-------------------------------------|
| ﴿ أَئُهَا الْبَانِي لَهُمُ الْلَّيَالِي ﴾ | إِبْنٌ مَا شِئْتَ سَلَقَيْ خَرَابًا |
|-------------------------------------------|-------------------------------------|

(٩) تخفيف المثلث: كقول محمد بن البشير، وخفت شدة تجف: [الرجز]

|                                    |                                   |
|------------------------------------|-----------------------------------|
| ﴿ لِيْ بُسْتَانٌ أَنِيقُ زَاهِرٌ ﴾ | غَدِقٌ تُرْبُتُهُ لَيْسَتْ تَجِفُ |
|------------------------------------|-----------------------------------|

(١٠) تشغيل المخفف: كقول الشاعر، وقد شد الميم في ذم: [البسيط]

|                                                      |                                         |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ﴿ يَا عَمْرُو بَعْنَيْكَ اصْرَارًا عَلَى الْحَسِدِ ﴾ | أَهَانَ دَمَكَ فِرْغًا بَعْدَ عِزَّتِهِ |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------|

(١١) تسكين المتحرّك وتحريك الساكن: كقول أبي العلى المعرّي، وقد  
أسكن الجيم في رجل: [البسيط]

|                                                   |                                                 |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ﴿ وَلَا يُقَالُ عِشَارُ الرَّجُلِ إِنْ عَشَرَتْ ﴾ | وَقَدْ يُقَالُ: عِشَارُ الرَّجُلِ إِنْ عَشَرَتْ |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------|

وهذا كثير في ضمير الغائب والغائبة، نحو: وهو، في " وهو". (ميزان الذهب بتقديم: ٢٩)

(١) **ضم ضميمه:** كہتے ہیں کسی کلمہ کے ساتھ دوسرے کلمہ کے ملائے کو، جیسے: حرف کسی دوسرے  
کلمہ کے ملائے بغیر مفید معنی نہیں ہوتا۔ (مشکل ترکیبیں کا حل، ص: ٣١٢)

# باب الطاء والظاء

**الطرد والعكس:** باب الحجيم کے تحت ”جامع مانع“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**طرد الباب:** والاستراد: يراد به في العلوم ذكر الشيء لاعنْ قصده بل بتباعية غيره، (قوله تعالى: ﴿يَسِّنِي آدَمَ قَدْ أُنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا مُّوَارِيًّا سَوْاتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ النَّقْوَى ذَلِكَ خَيْرٌ﴾ [الأعراف: ۲۶]). (دستور العلماء/ ۱۳۰)

**طرد الباب:** کسی غیر مقصود چیز کو (باب یا موضوع کی مناسبت سے) تبعاً ذکر کرنا، جیسے باری تعالیٰ نے آدم و حواء کے واقعے کو ذکر کیا ہے کہ: ہم نے تم کو جنتی لباس کے اتر جانے پر دنیوی لباس عطا فرمایا ہے اور موضع امتحان میں لباس ظاہری کو ذکر کرتے ہوئے ضمناً دین داری کے لباس کا بھی تذکرہ فرمایا ہے۔ (۱)

**ظاهر الرواية:** مسائل الأصول، وهي مسائل ظاهر الرواية:  
وهي مسائل المبسوط - لمحمد، ويقال له: الأصل -، ومسائل  
الجامع الصغير، والجامع الكبير، والسيير (الصغرى والكبيرة)، والزيادات؛

(۱) ملحوظہ: کبھی طرد الباب کے لفظ کو ”جعل الباب مطردا“ یعنی باب میں عمومیت پیدا کرنے کے معنی میں بھی استعمال کیا جاتا ہے، جیسے: باب افعال کے مضارع میں واحد متكلم کے صیغہ آکرم میں دو ہمزہ جمع ہیں، اور بہ حالت استفہام تین ہمزہ جمع نہ ہو جائیں؛ لہذا صیغہ واحد متكلم سے ہمزہ افعال کو حذف کر دیا گیا، پھر دیگر صیغہ مضارع کے شروع میں اگرچہ یہ خرابی لازم نہیں آتی؛ لیکن صیغہ واحد متكلم کی مناسبت سے طرد الباب تمام صیغوں سے ہمزہ افعال کو حذف کر دیا گیا۔

کلّهَا تَأْلِيفُ مُحَمَّدٍ بْنِ الْحَسَنِ۔ (الخلاصة البهية في مذهب الحنفية: ۲۳) ظاہر الروایة کے مسائل اور اصول کے مسائل وہ ہیں جو امام محمدؐ کی چھ کتابوں: جامع صغیر، جامع کبیر، سیر صغیر، سیر کبیر؛ مبسوط اور زیادات میں ہیں، اور مسائل مبسوط کو مسائل اصل سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

فائدہ: ان کو ”ظاہر الروایة“ اس لیے کہا جاتا ہے کہ، وہ امام محمدؐ سے قابل اعتماد راویوں کے ذریعے منقول ہیں، یعنی یہ مسائل امام محمدؐ سے تواتر یا شہرت کے ساتھ منقول ہیں۔

**نادر الروایة:** مَسَائِلُ غَيْرِ ظَاهِرِ الرَّوَايَةِ: هِيَ الْمَسَائِلُ الَّتِي رُوِيَتْ عَنِ الْأَئِمَّةِ فِي غَيْرِ الْكُتُبِ الْمَذَكُورَةِ، إِمَّا فِي كُتُبِ لِمُحَمَّدٍ، كَالْكِيَسَانِيَّاتِ، وَالرِّقَيَّاتِ، وَالجُرْجَانِيَّاتِ، وَالهَارُونِيَّاتِ؛ أَوْ فِي كُتُبِ غَيْرِ مُحَمَّدٍ، كَالْمُجَرَّدِ لِلْحَسَنِ بْنِ الزَّيَادِ۔

مسائل النوادر: وہ مسائل ہیں جو مذکورہ بالا کتابوں میں نہیں ہیں؛ بلکہ یا تو امام محمدؐ کی ان چھ کتابوں کے علاوہ دوسری کتب فقهیہ جیسے: کیسانیات، جرجانیات، ریقات اور ہارونیات میں مذکور ہیں؛ یا امام محمدؐ کے علاوہ کی کتابوں میں مذکور ہیں، جیسے: حسن بن زیاد کی کتاب: المجرد میں ہوں۔

فائدہ: ان مسائل کو ”غیر ظاہر الروایت“ اس لیے کہا جاتا ہے کہ، یہ مسائل مذکورہ بالا کتابوں کے مسائل کی طرح امام محمدؐ سے صحیح، ثابت اور مشہور روایت سے مروی نہیں ہیں۔

**الملاحظة:** وَمِنْهَا (أَيُّ مِنْ النَّوَادِرِ): كروايات ابن سِماعة

وَغَيْرِهِ مِنْ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ وَغَيْرِهِ مِنْ مَسَائلَ مُخالِفَةٍ لِلأَصْوَلِ؛ فَإِنَّهَا غَيْرُ ظَاهِرِ الرِّوَايَةِ، وَتُعَدُّ مِنْ النَّوَادِرِ، كَمَا يُقَالُ: نَوَادِرُ ابْنِ سِمَاعَةَ، وَنَوَادِرُ هِشَامٍ، وَنَوَادِرُ ابْنِ رُسْتُمٍ وَغَيْرِهِ۔ (الخلاصة البهية في مذهب الحنفية: ٢٤)

**ملاحظہ:** امام محمدؐ کے اصحاب اور دیگر ائمہ مذہب کے وہ مسائل جو مذہب احناف کے اصول کے مخالف ہوں، وہ بھی غیر ظاہر الروایت یعنی نادر الروایت میں داخل ہیں، جیسے: نوادر ابن سماعہ، نوادر هشام اور نوادر ابن رستم وغیرہ۔

**الظرفية:** هي حلول الشيء في غيره حقيقةً، نحو: الماء في الكُوز، أو مجازاً، نحو: النجاة في الصدق. (كتاب التعريفات بيروت: ١٠٢)

**ظرفیت:** ایک چیز کا دوسرا چیز میں حلول کرنا (اترنا اور سراحت کرنا) ہے، چاہے یہ حلول حقیقتہ ہو، جیسے: پانی مگ میں ہے، یا مجازاً حلول ہو، جیسے: کامیابی سچ بولنے میں ہے، (کہ جب بھی سچ سے کام لیا جاتا ہے گو بہ ظاہر اس میں نقصان نظر آئے؛ لیکن نجات اُسی میں ہوتی ہے)۔

**الظرف اللغو:** هو ما كان العامل (المتعلّق) فيه مذكوراً، مثل: زَيْدٌ كَائِنٌ فِي الدَّارِ.

**الظرف المستقر:** هو ما كان العامل فيه مُقدّراً، مثل: زَيْدٌ فِي الدَّارِ. (دستور العلماء بتغيير) (١)

ظرف لغو: وہ ظرف ہے جس کا عامل (متعلق منه) مذکور ہو، جیسے: زید کائن فی الدار۔

(١) وإنما سُمي مستقراً؛ لأن عامله يكون دائماً مقدراً، فالظرف يستقر مَقَام عَامِلَه لِكُونَه مُقدَراً؛ واللّغُو يَكون عَامِلَه مذكوراً فيَلغُو عنْ أَنْ يَقُومَ مَقَامَ مُتَعَلّقَه لِكُونَه مذكوراً. (حاشية شاه جهانی)

ظرفِ مستقر: وہ ظرف ہے جس کا عامل (متعلق) محذوف ہو، جیسے: زید فی الدار۔ (۱)

**الظن:** باب الیاء کے تحت ”یقین“ کے ضمن میں لاحظہ فرمائیں۔

(۱) **ظرفیہ الشیء لنفسہ:** ایک چیز کا خود اُسی کے اندر ہونا، یعنی ظرف اور مظروف کا متحد ہونا، مثلاً: الکلام لا يحصل إلا في اسمين أو اسم و فعل (اس عبارت میں) ”اسمین“ اور ”اسم و فعل“ خود بھی ”کلام“ ہیں، تو ترجمہ ہو گا کہ: کلام نہیں حاصل ہوتا ہے؛ مگر کلام میں۔ اور ظرفیہ الشیء لنفسہ درست نہیں ہے؛ لہذا ایسے موقع پر کچھ نہ کچھ تطبیق کی شکل نکال لی جاتی ہے، مثلاً: مثال مذکور میں کلمہ ”فی“ کو بہ معنی ”من“ لیا جائے۔ (مشکل ترکیبیں کا حل: ۳۱۲)

# باب العين والغين

**العادة:** عبارة عما يستقر في النفوس من الأمور المُتكررة المقبولة عند الطبائع السليمة، وهي أنواع ثلاثة:

**العرفية العامة:** كوضع القدم؛

**العرفية الخاصة:** كاصطلاح كُل طائفة مخصوصة كالرَّفع للنَّحَاة؛

**العرفية الشرعية:** كالصلوة والزكاة والحج؛ ترَك معانيها اللغوية بمعانيها الشرعية. (كتاف ٣/٢١٣)

عادت: داش مندوں کے یہاں (عرصے سے) بار بار ہونے والے مقبول طور طریقے جو دلوں میں جماؤ لے چکے ہوں۔ اس کی تین فرمیں ہیں: عرفیہ عامہ، عرفیہ خاصہ اور عرفیہ شرعیہ۔

عرفیہ عامہ: وضع قدم بول کر دخول مراد لینا۔

عرفیہ خاصہ: ہر فنِ گروہ کی مخصوص اصطلاحات، جیسے: نحات کا لفظ "رفع"، کو ایک معین حرکت کے لیے استعمال کرنا۔

عرفیہ شرعیہ: جیسے: لفظ صلاۃ (بے معنی دعا) اور زکات (بے معنی پاکیزگی) اور حج (بے معنی قصد کرنا) کو مخصوص ارکان کے لیے استعمال کرنا جن کے معانی لغویہ کو معانی شرعیہ کی وجہ سے چھوڑ دیا گیا ہے۔

الفرق بين العرف والعادة: قد يُفَرِّق بينهما باستعمال "العادة" في الأفعال و"العرف" في الأقوال. (كشاف ٢٦٠/٣)

عرف وعادت: إن دونوں کے استعمال میں فرق یہ ہے کہ، عادت کا استعمال افعال میں ہوتا ہے، اور عرف کا استعمال اقوال میں ہوتا ہے۔

ملحوظہ: العادة محکمة والعرف قاض كامطلب ذکورہ تفصیل کے مطابق یہ ہوگا کہ: أفعال میں عادت کو حاکم بنایا جائے گا، اور اقوال میں عرف فیصل ہوگا۔

**العَارضُ :** العَارضُ لِلشَّيْءِ مَا يَكُونُ مَحْمُولًا عَلَيْهِ، خَارِجًا

عنهُ. (التعريفات الفقهية: ١٤١)

عارض: وہ شئ ہے جو چیز پر محمول ہو اور چیز (کی حقیقت) سے خارج ہو، جیسے: زید بیمار ہے۔

**العَارضُ السَّمَاوِيُّ :** يَعْنِي الْأَمْرُ الْمُعْتَرِضُ عَلَى الْأَهْلِيَّةِ، منها:

ما ثَبَّتَ مِنْ قَبْلِ الشَّارِعِ بِدُونِ اخْتِيَارِ الْعَبْدِ، كَالْجُنُونُ، وَالصَّغَرُ، وَالْعَتَّهُ، وَالنُّسُيَانُ، وَالنَّوْمُ وَالإِغْمَاءُ، وَالرِّقُّ، وَالْمَرَضُ، وَالْحَيْضُ، وَالنَّفَاسُ، وَالْمَوْتُ.

عارض سماوی: وہ رکاوٹ ہے جو صلاحیت و قابلیت پر پیش آئے؛ عوارض سماویہ میں وہ رکاوٹیں داخل ہیں جو شارع کی طرف سے ظاہر ہوں اور بندے کے اختیار میں نہ ہوں، جیسے: دیوانگی، کم عمری، (بغیر جنون کے) کم عقل، بھولنا، نیند، بے ہوشی، غلامی، بیماری، حیض، نفاس اور موت۔

**ضِدُّ الْعَوَارِضِ السَّمَاوِيَّةِ :** سَبْعَةُ الْجَهْلُ، وَالسُّكُرُ،

وَالْهَزَلُ، وَالسَّفَرُ، وَالسَّفَهُ، وَالخَطَأُ، وَالإِكْرَاهُ. (التعريفات الفقهية: ١٤١)

**عوارض غير سماوي:** سات ہیں: جہالت، مدق، مهوشی، سفر شرعی، جہالت کی وجہ سے سرکشی، غلطی و چوک اور جبر و تشدید۔

**العاری:** باب الشین کے تحت "شعر" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**العالمُ:** باب الالف کے تحت "أجناس عاليه" کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**عامَة المشائخ:** باب السین کے تحت "سلف" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**العبارةُ:** كِلِمَتَانِ أَوْ أَكْثَرُ تَرَابَطٌ فِيمَا يَنْهَا حَسْبَ قَوَاعِدِ اللُّغَةِ تَضَمَّنَ مَعْنَىً مُعَيْنًا. أَوْ هِيَ الْكَلَامُ الَّذِي يُبَيِّنُ مَا فِي النَّفْسِ مِنْ مَعَانٍ.

(موسوعة النحو والصرف: ۴۴۲)

**عبارة:** قواعد لغت عربیہ کے مطابق مر بو طدو یا زیادہ کلمے ہیں جو کسی معین معنی کو متنضم ہوں۔ یا تو اس کلام کو کہتے ہیں جو متکلم کے دل کا مضمون واضح کرے۔

**العبارة:** هيَ الْأَلْفَاظُ الدَّالَّةُ عَلَى الْمَعَانِيْ؛ لَأَنَّهَا تَفْسِيرُ مَا فِي الضَّمِيرِ الَّذِي هُوَ مَسْتَوْرٌ. (التعريفات الفقهية: ۱۴۲)

**عبارة:** مراد پر دلالت کرنے والے الفاظ (بامعنى الفاظ کا مجموع) کو عبارت کہتے ہیں؛ کیوں کہ یہ مجموعہ (درحقیقت) دل کی پوشیدہ مراد کی وضاحت ہے۔

**الترجمة:** هو التفسير بلسان آخر. وأيضاً: ذكر سيرة شخص

وذکر أخلاقه ونسبه. (التعريفات الفقهية ص: ۵۵)

**ترجمہ:** (کسی عبارت کو) ایک زبان سے دوسری زبان میں تعبیر کرنا۔  
کسی فرد بشر کی سوانح عمری، اُس کی پسندیدہ خصلتیں اور سلسلہ خاندان کو

بيان کرنا، (جیسے: ترجمة الشیخ ابی الحسن علی الندوی)۔ (۱)  
**الْعَجْزُ:** باب الشین میں ”شعر“ کے تحت ”مصراع“ کے ضمن میں  
 ملاحظہ فرمائیں۔

**الْعَدْدُ:** هی الکمیّۃ المُتَالِفَۃ من الوُحْدَاتِ، فَلَا يَكُونُ الْوَاحِدُ عَدَدًا۔  
 ما یُترَکبُ مِن الأَفْرَادِ۔ (كتاب التعريفات بيروت: ۱۰۵، حاشیة نور الأنوار: ۱۲)  
 عدد: (یعنی گنتی) وہ مقدار ہے جو چند اکائیوں سے مرکب ہو؛ چنانچہ  
 ایک (حساب کا پہلا عدد) اس تعریف میں داخل نہ ہوگا۔  
 ملحوظہ: حاشیتین کے مجموع کے نصف کو عدد کہتے ہیں، مثلاً تین کے اوپر  
 یچے کے دو کنارے (دواور چار) کے مجموع (یعنی چھ) کا نصف تین کا عدد ہوتا ہے۔  
**الْعَرَضُ:** باب الالف کے تحت ”أجناس عاليه“ کے ضمن میں ملاحظہ  
 فرمائیں۔

**الْعَرَضُ الْعَامُ:** باب الکاف کے تحت ”كليات خمسه“ کے ضمن  
 میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْعَرْفُ:** باب العین کے تحت ”عادت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْعَرْوَضُ:** باب الشین کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) **ترجمة الباب:** اس کی تعریف تقریباً وہی ہے جو ”عنوان“ کی تعریف ہے۔ تفصیل باب العین  
 کے تحت ”عنوان“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔ محدثین کی یہ ایک اصطلاح ہے کہ، باب کے بعد  
 ”حدّشنا“ تک جو عبارت آتی ہے اُس کو ترجمة الباب سے تعبیر کرتے ہیں، نیز اُسی کو ”مترجم بہ، عنوان“  
 اور ”دعویٰ“ کہتے ہیں۔ (آئینہ اصطلاحات ص: ۱۶۰)

**عطف الخاص على العام:** باب الذال كتحت "ذكر الخاص بعد العام" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**العزيمة:** ما شرعي أولاً غير مبني على أعتدارات العباد كفرضية الصلاة والصوم وغيرهما فقد كُتبَتْ فرضية الصلاة بقوله: ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ وهذه الفرضية ثابتة أولاً بالنسبة لقصر الصلاة في السفر ولَيَسْتُ مَبِينَةً عَلَى عُذْرٍ مِنْ أَعْذَارِ الْعِبَادِ، فَلَمْ يَقُلْ إِذَا كَانَ كَذَا فَأَقِيمُوا الصلاة. (بدائع الصنائع ٥٤١)

عزیمت: وہ حکم شرعی ہے جو بندوں کے اعذار پر بنیاد رکھے بغیر اول بار مشروع ہو، جیسے: صوم و صلاۃ وغیرہ کی فرضیت بندوں کے اعذار پر مبنی نہیں، مثلًا یوں فرمایا ہو کہ: اگر ایسا معاملہ ہے تو نماز قائم کرنا۔

**الرخصة:** هي ما شرعي ثانياً و كان بناؤه على اعتدارات العباد، ومثاله على ذلك قوله تعالى ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعَدَهُ مِنْ أَيَّامِ أُخْرَ﴾ [البقرة: ٨٤] حيث يُفِيدُ إباحة الإفطار في رمضان للمسافر ثم يَقْضِي مَا أَفْطَرَهُ فِي أَيَّامِ أُخْرَ غَيْرِ رمضان. (بدائع الصنائع ٥٤١)

رخصت: وہ حکم شرعی جو بندوں کے اعذار (میں سہولت) کو مد نظر رکھتے ہوئے دوبارہ مشروع ہو، جیسے: باری تعالیٰ کا فرمان (پھر جو شخص تم میں بیمار ہو یا سفر میں ہو تو دوسرے ایام کا شمار رکھنا ہے) کہ اس حکم شرعی سے ماہ رمضان میں مسافر و مريض کے لیے افطار کرنے کی اباحت معلوم ہوتی ہے۔

**العكس المستوفي:** هو عبارة عن جعل الجزء الأول من

القضية ثانياً، والجزء الثاني أولاً مع بقاء الصدق والكيف بحالهما، كما إذا أردنا عكس قولنا: ”كل إنسان حيوان“، بدلنا جزئيه وقلنا: بعض الحيوان إنسان، أو عكس قولنا، لاشيء من الإنسان بحجر، قلنا: لاشيء من الحجر بإنسان۔ (كتاب التعريفات بيروت: ١٠٩)

**عكس مستوى:** قضية كجزء اول كجزء ثانٍ، اور جزو ثانٍ كجزء اول بناءً على طوره كقضية كصدق او ركيفيت (إيجاب وسلب) على حاله رہے، مثلاً: جب هم كل إنسان حيوان: هر انسان حيوان ہے (موجبة كليه) کا عكس لانا چاہیں تو اس کے دونوں جزوں کو ادلا بدلا کریں، اور کہیں: بعض الحيوان إنسان: بعض جاندار انسان ہیں، آئے گا؛ یا ہمارا قول: لاشيء من الإنسان بحجر: انسان کا کوئی فرد پتھر نہیں ہے (سالبه كليه) کے عکس میں کہیں گے: لاشيء من الحجر بانسان: پتھر کا کوئی فرد انسان نہیں ہے۔

**عكس النقيض:** هو جعل نقيض الجزء الثاني جزءاً أولاً، ونقيض الأول ثانياً، مع بقاء الكيف والصدق بحالهما، فإذا قلنا: كل إنسان حيوان، كان عكسه: كل ما ليس بحيوان ليس بإنسان۔ (كتاب التعريفات بيروت: ١٠٩)

**عكس نقيض:** قضية كجزء ثانٍ كنقيض كجزء اول، اور جزو اول كنقيض كجزء ثانٍ بناءً على طوره كقضية كصدق او ركيفيت على حاله رہے، پس جب هم كل إنسان حيوان: هر انسان جاندار ہے، کہیں گے، تو اس کی عکس نقيض: كل ما ليس بحيوان ليس بإنسان (غير انسان) ہے۔

**العلة:** هي ما يتوقف عليه وجود الشيء، ويكون خارجاً مُؤثراً فيه.

هي في الشريعة: عبارة عمما يضاف إليه وجوب الحكم ابتداءً، وذلك مثل البيع للملك، والنكاح للحل، والقتل للقصاص. (حسامي:

١٢٧ ؛ التعريفات الفقهية)

علت: وہ چیز ہے جس پر کسی دوسری چیز کا دار و مدار ہو اور چیز کی حقیقت سے خارج ہوتے ہوئے اُس میں موثر ہو، (جیسے: ٹپائی بنانے والا زید، ٹپائی کے پائے جانے کے لیے علت فاعلی ہے، جو ٹپائی کی حقیقت سے خارج ہے، اور ٹپائی کے وجود میں موثر ہے)۔

علت: (شريعت کی اصطلاح میں) وہ (خارجی) چیز ہے جس کی طرف ابتداء حکم کے وجوب کو منسوب کیا جائے، جیسے: ”بيع“، مشتری کے لیے حکم ملکیت کی علت ہے، اسی طرح ”نكاح“، حلت کی اور ”قتل“، وجوب قصاص کی علت ہے۔

**العلامة:** ما يكون علماً على الوجود من غير أن يتعلق به وجوب ولا وجود كتكبيرات الصلاة؛ فإنها تدل على الانتقال من رُكْنٍ إلى رُكْنٍ. (کشاف ۳۳۷/۳)

علامت: وہ خارج از حقیقت چیز ہے جو کسی دوسری چیز کے پائے جانے کی محض نشانی ہو، نہ تو اُس پر دوسری چیز کا وجود موقوف ہو (جیسا کہ رکن میں ہوتا ہے)، اور نہ ہی اُس کے پائے جانے پر دوسری چیز کا پایا جانا یقینی ہو (جیسا کہ علت میں ہوتا ہے)؛ جیسے: نماز کی تکبیرات انتقالیہ، کہ ان پر نہ نماز کا وجود موقوف ہے،

اور نہ ہی وجوب؛ بلکہ یہ محض ایک رکن سے دوسرے رکن کی طرف انتقال پر دلالت کرتی ہیں (۱)۔

### **السبب**: فی الشرع: مَا يَكُونُ طَرِيقًا للوصول إلى الحكم،

وَلَا يَكُونُ مُؤثِّرًا فِيهِ۔ (دستور العلماء ۲/۱۸۹)

سبب: وہ خارجی چیز ہے جس سے حکم شرعی تک رسائی ہو اور اس حکم کے پائے جانے میں اثر انداز نہ ہو، (جیسے: نمازوں کے اوقات نمازوں کے وجوب کے لیے اسباب ہیں)۔

### **الشرط**: الشَّرْطُ هُوَ الَّذِي بِمَعْنَى مَا يَتَوَقَّفُ عَلَيْهِ الشَّيْءُ وَلَمْ

يَكُنْ رُكناً وَجُزءًا مِنْهُ، جَمِيعُهُ الشُّرُوطُ۔ (۲) (دستور ۱/۱۳۳)

(۱) علت و حکمت میں فرق: ”علت“ وجود میں مقدم ہوتی ہے، اور ”حکمت“ متاخر، پس اپنے زمانے میں دونوں موجود ہو سکتی ہیں۔ (۲) علت کے ساتھ حکم ”وجوداً وعدماً“ دائر ہوتا ہے، لیکن حکمت کے ساتھ دائر نہیں ہوتا، یعنی حکمت کے تبدیل سے حکم نہیں بدلتا، اور اس کا فرق سمجھنا راخین فی العلم کا کام ہے، مثلاً: شدتِ سکراتِ موت حضور ﷺ کی، اس کی علت قوۃ مزاج و شدت تعلق بالآمت ہے، اور حکمت مقامِ صبر کی تکمیل اور ترقی درجات ہے۔ (تحفۃ العلماء ۲/۲۰۵۔ بحوالہ مفہومات کمالات اشرفیہ ص: ۲۲، امداد الفتاویٰ ص: ۲۲۳/۲)۔ جیسے: کسی ادارے کے منتظمین نے طلباء کے لیے سر میں حلق یا قصر کا اصول پاس کیا اس علت کے پیش نظر کہ طلباء انگریزی بال اور انگریزیت سے بچ جائیں تو اس اصول میں یہ حکمت بھی ہے کہ حلق کرانے میں دماغ اور بالوں کی حفاظت بھی خوب ہوگی۔

(۲) الملاحظة: ينقسم الشرط إلى: عقلي و شرعي، وعادي ولغوی:

أما العقلي، فكالحياة للعلم؛ فإن العقل هو الذي يحكم بأن العلم لا يوجد إلا بحياة.

وأما الشرعي، فكالطهارة للصلوة؛ فإن الشرع هو الحاكم بذلك.

وأما العادي، فكالنطفة في الرحم للولادة.

شرط: وہ خارجی چیز ہے جس پر کوئی حکم شرعی موقوف ہو؛ حالاں کہ وہ خارجی چیز نہ تو اُس حکم کا رکن ہوا ورنہ ہی اُس کا جزو ہو، اس کی جمع ”شرط“ آتی ہے، (جیسے: نماز کی شرطیں وضو وغیرہ)۔

الفائدة المهمة: وجْهُ الضَّبْطِ أَنَّ الْمُتَعْلَقَ (لِلْأَحْكَامِ الشَّرِيعَيَّةِ)  
إِنْ كَانَ دَاخِلًا فِي الشَّيْءِ فَهُوَ رُكْنٌ، وَإِلَّا: فَإِنْ كَانَ مُؤَثِّرًا فَعِلْةٌ، وَإِلَّا:  
فَإِنْ كَانَ مُوصِلًا إِلَيْهِ فِي الْجُمْلَةِ فَسَبَبٌ، وَإِلَّا: فَإِنْ كَانَ تَوَقْفُ الشَّيْءِ  
عَلَيْهِ فَشَرْطٌ، وَإِلَّا: فَهُوَ عَلَامَةٌ۔ (نظمي حاشية منتخب الحسامي: ١٢٥)

أحكام شرعیہ سے وابستہ چیز اگر:

داخلی شی (داخل حکم شرعی) ہے۔ مثلاً نماز میں رکوع داخل ہے۔ تو اسے ”رکن“ کہا جاتا ہے۔

خارجی حکم ہے؛ لیکن حکم میں موثر ہے۔ جیسے نکاح حلت میں موثر ہے۔ تو اسے ”علت“ کہا جاتا ہے۔

خارجی شی حکم میں موثر نہ ہو؛ بلکہ وہ حکم شرعی تک رسائی کا ذریعہ ہو۔ جیسے اوقاتِ صلاۃ وجوبِ صلاۃ کے لیے ذریعہ ہیں۔ تو اس کو ”سبب“ کہتے ہیں۔

خارجی شی حکم میں نہ موثر ہوا ورنہ ہی حکم شرعی تک رسائی کا ذریعہ ہو؛ بلکہ حکم شرعی محض اُس پر موقوف ہو۔ جیسے وضو پر صحیتِ صلاۃ موقوف ہے۔ تو اس کو

= وأما اللغوي، فمثل قولنا “إن دخلت الدار” من قولنا: “أنت طالق إن دخلت الدار”؛ فإن أهل اللغة وضعوا هذا التركيب ليدل على أن مدخلت عليه “إن” هو الشرط، والآخر المتعلق به هو الجزاء. (كشاف ٤٩٣/٢)

”شرط“ کہا جاتا ہے؛ ورنہ پھر وہ ”علامت“ ہے، جیسے نماز کی تکبیرات انقالیہ۔

**الملاحظة:** الفرق بین الشرط والرکن، قیل: رکن الشیء مَا یتیم بہ، وہو داخل فیہ بخلاف شرطہ، وہو خارج عنہ۔ (کتاب التعريفات: ۸۲) رکن: (یعنی شرطی) شی کا وہ ضروری حصہ ہے جس سے شی مکمل ہو، اور اُس کی حقیقت میں داخل ہو (کہ اس کے بغیر شی متصور نہ ہو)۔

**شرطی:** شی کا وہ ضروری حصہ ہے جس سے شی مکمل ہو، اور اُس کی حقیقت میں داخل نہ ہو۔

ملحوظہ: شرطی، خارج شی کو کہتے ہیں، اور شرطی، داخل شی کو کہتے ہیں۔

**العلة:** مایجب وجود المعلول عندہ۔

علت: وہ ہے جس کے پائے جانے پر معلول کا پایا جانا ضروری ہو۔

العلة على قسمين: علة تامة، وتسمى علة مستقلة أيضاً؛ وعلة غير تامة، وتسمى علة ناقصة وغير مستقلة.

علت کی دو قسمیں ہیں: علت تامة یعنی علت مستقلہ، اور علت ناقصہ یعنی علت غیر مستقلہ۔

**العلة التامة:** هي جملة الأمور المعتبرة في تحقق

المعلول، فعند وجود العلة التامة يتحقق المعلول بالضرورة۔ (کشاف

اصطلاحات الفنون: ۳۲۰، دستور العلماء)

علت تامة: وہ تمام امور جو معلول (شی) کے پائے جانے کے لیے ضروری ہو، پس علت تامہ کے پائے جانے پر معلول کا پایا جانا یقینی ہوگا۔

### الْعِلَّةُ النَّاقِصَةُ: مَا لَا يَجِدُ وُجُودُ الْمَعْلُولِ عِنْدَهُ.

علت ناقصه: وہ علت جس کے پائے جانے پر معلول کا پایا جانا ضروری نہ ہو۔

**الْمُلاَحَظَةُ:** أَمَّا النَّاقِصَةُ فَهِيَ الْعِلَّةُ الْمَادِيَّةُ وَالْفَاعِلِيَّةُ وَالصُّورِيَّةُ وَالغَائِيَّةُ.

ملاحظہ: علت مادی، فاعلی، صوری اور غائبی کو علت ناقصہ کہتے ہیں، (اور ان کے مجموعے کو علت تامہ کہا جاتا ہے)۔

### الْعِلَّةُ الْفَاعِلَيَّةُ: مَا يُوَجَدُ الشَّيْءُ لِسَبِيلِهِ.

علت فاعلی: وہ علت ہے جس سے معلول کا وجود سرزد ہو، (جیسے: بڑھنے چار پائی کے لیے علت فاعلی، ہے)۔ (۱)

### الْعِلَّةُ الْمَادِيَّةُ: مَا يُوَجَدُ الشَّيْءُ بِالْقُوَّةِ.

علت مادی: وہ مادہ ہے جس میں معلول کی استعداد ہو، (جیسے: لکڑی تخت کے لیے علت مادی ہے؛ کیوں کہ لکڑی میں تخت بننے کی استعداد ہے)۔

### الْعِلَّةُ الصُّورِيَّةُ: مَا يُوَجَدُ الشَّيْءُ بِالْفِعْلِ.

(۱) العلة: مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ الشَّيْءُ فِي مَاهِيَتِهِ، بَأْنُ لَا يُتَصَوَّرُ ذَلِكَ الشَّيْءُ بِدُونِهِ، كَالْقِيَامِ، وَالرُّكُوعِ، وَالسُّجُودِ، وَالقَعْدَةِ الْأُخِيرَةِ لِلصَّلَاةِ، وَيُسَمَّى "رُكْنًا". أَوْ فِي وُجُودِهِ بَأْنُ كَانَ مُؤْثِرًا فِيهِ أَوْ فِي مُؤْثِرِهِ، وَلَا يُوجَدُ بِدُونِهِ، كَالْمُصْلِي لِلصَّلَاةِ، وَيُسَمَّى عِلَّةً فَاعِلَيَّةً. وَجَمِيعُ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي وُجُودِهِ أَوْ مَاهِيَتِهِ، يُسَمَّى عِلَّةً تَامَّةً. (رشیدیہ بتغیر: ۱۶)

علت فاعلیہ: وہ علت ہے جو کسی چیز میں بالذات موثر ہو یا شی کے موثر میں موثر ہو۔

علت تامہ: وہ جملہ چیزیں جن کی شی کو احتیاج ہو، چاہے بہ اعتبار وجود کے ہو یا بہ اعتبار ماهیت، (جس کے پائے جانے پر معلول کا پایا جانا ضروری ہو)۔

علت صوری: وہ صورت ہے جس کے پائے جاتے ہی معلول پایا جائے، (یعنی معلول کا وجود کسی دوسری چیز پر موقوف نہ رہے، جیسے: ”تحت کی ہیئت“ کہ جب تحت کی صورت موجود ہو جاتی ہے تو تحت بالقوہ نہیں رہتا؛ بلکہ بالفعل موجود ہو جاتا ہے)۔

**العلة الغائية:** مَا يُوجَدُ الشَّيْءُ لِأَجْلِهِ۔ (کتاب التعريفات: ۱۱۲)

علت غائی: وہ مقصد ہے جس کے پیش نظر فاعل سے فعل سرزد ہو، (جیسے: تحت پر بیٹھنا تحت بنانے کی علت غائی ہے)۔ (۱)

**العلم:** هُوَ مَا وُضِعَ لِشَيْءٍ بِعِينِهِ غَيْرَ مُتَنَاوِلٌ غَيْرَهُ بَوْضُعٌ

واحد، وہو ثلاٹ اقسام: اللقب، والگنیۃ، والاسم۔ (دستور، کشاف)  
علم: معین شخص یا جنس کا وہ نام جو ایک ہی وضع سے ذات موضوع کے  
علاوہ کوشامل نہ ہو۔ علم کی تین قسمیں ہیں: لقب کنیت اور اسم۔

(۱) علی اربعہ کی جامع مثال جیسے: بڑھی نے لکڑی کی تپائی بنائی؛ تاکہ طبا اس پر کتاب رکھ کر پڑھیں، تو بڑھی ”علت فاعلی“ ہے اور لکڑی ”علت مادی“ ہے اور لکڑی کا تپائی کی شکل اختیار کرنا ”علت صوری“ ہے اور تپائی کو اس لیے بنانا کہ اس پر کتاب وغیرہ رکھی جائے ”علت غائی“ ہے۔ (معین الفلسفہ: ۱۵۸)  
غرض، غایت و مقصود، نتیجہ، فائدہ، علت غائی

اعلم! إِذَا تَرَّبَ عَلَى فِعْلٍ أَتَرَ، فَذَلِكَ الْأَثْرُ مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ نَتْيَاجٌ لِذَلِكَ الْفِعْلِ وَثَمَرَتُهُ،  
يُسَمُّ فَائِدَةً؛ وَمِنْ حَيْثُ أَنَّهُ عَلَى طَرَفِ الْفِعْلِ وَنِهايَتِهِ يُسَمُّ غَايَةً؛ فَفَائِدَةُ الْفِعْلِ وَغَايَتُهُ  
مُتَّحِدَانِ بِالذَّاتِ وَمُخْتَلِفَانِ بِالْأَعْتِبَارِ؛ ثُمَّ ذَلِكَ الْأَثْرُ الْمُسَمُّ بِهذَيْنِ الْأُمْرَيْنِ إِنْ كَانَ سَبَبًا  
لِإِقْدَامِ الْفَاعِلِ عَلَى ذَلِكَ الْفِعْلِ يُسَمُّ بِالْقِيَاسِ إِلَى الْفَاعِلِ غَرَضًا وَمَقْصُودًا، وَيُسَمُّ بِالْقِيَاسِ  
إِلَى فِعْلِهِ عِلْمًا غَائِيَةً؛ وَالغَرَضُ وَالْعِلْمُ الْغَائِيَةُ مُتَّحِدَانِ بِالذَّاتِ وَمُخْتَلِفَانِ بِالْأَعْتِبَارِ؛ وَإِنْ لَمْ  
يَكُنْ سَبَبًا لِلِإِقْدَامِ كَانَ فَائِدَةً وَغَايَةً فَقَطُّ، فَالْغَايَةُ أَعَمُّ مِنْ الْعِلْمِ الْغَائِيَةِ۔ (کشف الظنوں ۱۰/۱)

**اللقب:** عَلِمْ يُشَعِّرُ بِمَدْحٍ أَوْ ذَمٍّ بِاعتِبَارِ مَعْنَاهُ الْأَصْلِيُّ . (كشاف ٤/٦٥)

لقب: (أصلي نام کے علاوہ) وہ نام جو معنی کے اعتبار سے ملقب کی تعریف یا برائی کو ظاہر کرے، اور اس کی ابتداء آب، أم، ابن اور بنت سے نہ ہو۔

**الكنية:** هو ما يَكُونُ مُصَدِّراً بِلَفْظِ الْأَبِّ أَوِ الْابْنِ أَوِ الْأُمِّ أَوِ

البنت . (كشاف ٤/٥٧)

كنیت: فرد یا جنس کا وہ مقرر کردہ نام جس کی ابتداء آب، أم، ابن اور بنت سے ہو۔

**الاسم:** هو مَا عَدَاهُمَا مِنَ الْأَعْلَامِ . (١) (كشاف ٣/٣٣٥)

اسم: لقب اور کنیت کے علاوہ اصلي نام۔

العلم الحادث: ينقسم إلى ثلاثة أقسامٍ: بدائيٍّ، ضروريٍّ، واستدلاليٍّ.

**العلمُ البدائيٌّ:** ما لا يَحْتَاجُ إِلَى تَقْدِيمٍ مُقدِّمةً، كَالْعِلْمِ

بِوْجُودِ نَفْسِهِ، وَإِنَّ الْكُلَّ أَعْظَمُ مِنَ الْجُزْءِ .

**العلمُ الضروريٌّ:** ما يَحْتَاجُ فِيهِ إِلَى تَقْدِيمٍ مُقدِّمةً،

(١) قَدْ يُطَلَّقُ الْاسْمُ عَلَى مَا يُقَابِلُ الْلَّقَبَ وَالْكُنْيَةَ، فَإِنَّهُ حِينَئِذٍ قِسْمٌ مِنَ الْعِلْمِ، فَإِنَّ الْعِلْمَ وَهُوَ مَا وُضِعَ لِشَيْءٍ بِعِينِهِ غَيْرَ مُتَنَاوِلٍ غَيْرَهُ بِوَضْعٍ وَاحِدٍ: اسْمٌ وَلَقَبٌ وَكُنْيَةٌ؛ لِأَنَّ الْعِلْمَ إِنْ كَانَ مُصَدِّراً بِآبٍ أَوْ أُمٍّ أَوْ ابْنِيْ أَوْ بَنْتِيْ أَوْ لَأَ . الأَوْلُ الْكُنْيَةُ، وَالثَّانِيُّ: إِنْ كَانَ مُشَعِّرًا بِالْمَدْحٍ أَوِ الدَّمْ أَوْ لَأَ؛ الْأَوْلُ الْلَّقَبُ، وَالثَّانِيُّ الْاسْمُ . (دستور ١/٥٩)

خلاصة کلام: اسم علم سے اگر صرف ذاتِ مسمی معلوم ہو تو اس کو علم کہتے ہیں؛ اگر ذاتِ مسمی کے ساتھ مدح یا ذم بھی معلوم ہو تو اس کو "لقب" کہتے ہیں، اور اگر ذاتِ مسمی کے ساتھ اس کا باپ، ماں، بیٹا اور بیٹی ہونا بھی معلوم ہو تو اس کو "کنیت" کہتے ہیں۔

**تخلص:** وہ نام جو شاعر اپنے لیے تجویز کرتا ہے، جس کو شاعر عموماً نظم کے اخیر میں ذکر کرتا

ہے، جیسے شیخ شرف الدین شیرازی نے اپنا تخلص "سعدی" رکھا ہے۔

كالعلم بشivot الصانع.

**العلمُ الضروري:** ما لا يكون تحصيله مقدوراً بالخلوق، أي يكون حاصلاً من غير اختيار للمخلوق.

**العلمُ الاستدلالي:** هو الذي لا يحصل بدون نظرٍ وفکرٍ.

**العلمُ الاكتسابي:** هو الذي يحصل ب مباشرة الأسباب.

(كتاب التعريفات: ١١٠)

تفصيل باب النون کے تحت ”نظري“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

اعلمُ! أَنَّ الْعِلْمَ يَكُونُ عَلَى وَجْهِينِ :

أَحَدُهُمَا يُسَمَّى حُصُولِيًّا، وَهُوَ بِحُصُولِ صُورَةِ الشَّيْءِ عِنْدَ الْمُدْرِكِ،  
وَيُسَمَّى بِالْعِلْمِ الْأَنْطِبَاعِيًّا أَيْضًا؛ لِأَنَّ حُصُولَ هَذَا الْعِلْمِ بِالشَّيْءِ إِنَّمَا  
يَتَحَقَّقُ بَعْدَ اِنْتِقاشِ صُورَةِ ذَلِكَ الشَّيْءِ فِي الْذَّهَنِ، لَا بِمُجَرَّدِ حُضُورِ  
ذَلِكَ الشَّيْءِ عِنْدَ الْعَالَمِ.

وَالآخَرُ يُسَمَّى حُضُورِيًّا وَهُوَ بِحُضُورِ الْأَشْيَاءِ أَنْفُسِهَا عِنْدَ الْعَالَمِ،  
كِعْلَمِنَا بِذَوَاتِنَا، وَالْأَمْرُ القَائِمَةِ بِهَا؛ وَمِنْ هَذَا الْقَبِيلِ عِلْمُهُ تَعَالَى بِذَاتِهِ  
وَبِسَائِرِ الْمَعْلُومَاتِ. (كشاف ٣٤٣/٣)

علم کی دو شمیں ہیں: علم حصولی، علم حضوری۔

**علم حصولی:** وہ علم ہے جو عقل مند، سمجھدار کو کسی چیز کی صورت  
سے حاصل ہو، اس کو علم انطباعی (نقشی علم) بھی کہتے ہیں؛ کیوں کہ یہ علم، شی کے  
مدرس کے پاس محض پائے جانے سے حاصل نہیں ہوتا؛ بلکہ اس کی صورت کو ذہن

میں لانے کے بعد حاصل ہوتا ہے، (جیسے: جب ہم اپنی ذات کے علاوہ دیگر خارج میں پائی جانے والی چیزوں کو جاننا چاہتے ہیں تو اس کی صورتیں ہمارے ذہن میں آتی ہیں یہ ”صور علمیہ“ ہیں پھر صور علمیہ کے ذہن میں آنے کے بعد حالتِ ادراکیہ یعنی جاننے کی صلاحیت اس سے مل جاتی ہے اور وہ صورتیں نقش ہو جاتی ہیں پس چیزوں کا علم ہوتا ہے)۔

**علم حضوری:** وہ علم ہے جو اشیاء کے مدرک کے پاس بذاتِ خود موجود ہونے سے حاصل ہوتا ہے، جیسے: ہماری ذوات اور اُس کے متعلقات کا علم؛ نیز باری تعالیٰ کا اپنی ذات اور دیگر تمام معلومات کا علم بھی علم حضوری کے قبیل سے ہے (۱)۔

**الْعِلْمُ الَّذِي :** هُوَ الْعِلْمُ الَّذِي تَعَلَّمَهُ الْعَبْدُ مِنْ اللَّهِ تَعَالَى  
—مِنْ غَيْرِ وَاسِطَةٍ مَلِكٍ وَبَنِيٍّ— بِالْمُشَافَهَةِ وَالْمُشَاهَدَةِ، كَمَا كَانَ  
الْخَضِيرُ السَّلَيْلَةُ. قَالَ تَعَالَى: ﴿وَعَلِمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا﴾ (کشاف ۳۵۶/۳)

(۱) علم کی اولاد و قسمیں ہیں: (۱) حضوری (۲) حصولی۔ پھر ہر ایک کی دو و قسمیں ہیں: قدیم اور حادث؛ پس کل چار قسمیں ہوئیں: (۱) حصولی حادث (۲) حصولی قدیم (۳) حضوری حادث (۴) حضوری قدیم۔ پس جو چیز خود بخود مدرک کے پاس موجود ہو، اُس میں کسب کا دخل نہ ہو، تو اُس کو ”علم حضوری“ کہا جاتا ہے۔ اور اگر شی معلوم خود بخود موجود نہ ہو؛ بلکہ اُس میں کسب کا دخل ہو، تو اُس کو ”علم حصولی“ کہا جاتا ہے۔ پھر اگر علم حاصل کرنے والا قدیم ہو تو اُس علم کو ”قدیم“ کہا جاتا ہے، اور اگر علم حاصل کرنے والا حادث ہو تو علم کو ”حادث“ کہا جاتا ہے۔ مثال: انسان کو اپنے نفس کا علم ”علم حضوری حادث“ اور اپنے غیر کا علم ”علم حصولی“ حادث ہے۔ اور باری تعالیٰ کے جمیع علوم ”علم حضوری قدیم“ ہیں۔ اور ملائکہ کا علم ”حصولی قدیم“ ہے۔ (تحقیقات شرح اردو مرقات ص: ۲۷)

علمِ لِدُنْیٰ: وہ علم ہے جو کسی بندے کو خدا کی طرف سے بالمشافہہ کسی فرستے یا نبی کے واسطے کے بغیر (براہ راست) حاصل ہو، جیسے: حضرت خَضْرُ الْعَلِيَّةُؑ کو حاصل ہے، باری تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿وَ عَلِمَنَا مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا﴾، ہم نے ان کو اپنے پاس سے خاص طور کا علم سکھلا�ا تھا۔ (یعنی ایسا علم جو کسی کو خدا کی طرف سے براہ راست بغیر استاذ حاصل ہو)۔

**قالَ بعْضُهُمْ: الْيَقِينُ ثَلَاثَةٌ: عِلْمُ الْيَقِينِ، وَعَيْنُ الْيَقِينِ، وَحَقُّ الْيَقِينِ؛ قِيلَ:**

**عِلْمُ الْيَقِينِ**: مَا يَحْصُلُ عَنِ الْفَكْرِ وَالنَّظَرِ.

**عَيْنُ الْمَقْبِنِ**: مَا يَحْصُلُ مِنْ عِيَانِ الْعَيْنِ وَالْبَصَرِ.

**هُوَ الْيَقِينُ**: اجْتَمِعُهُمَا، وَإِذَا أَخْبَرَهُ الصَّادِقُ بِالْمُعْجَزَاتِ

صار ذلك حق اليقين . ( كشاف اصطلاحات الفنون ٤ / ٤١٧ )

بعض علماء نے یقین کے بہ اعتبار کیفیت تین درجے بیان کیے ہیں: علم الیقین، عین الیقین اور حق الیقین۔

علم اليقين: کسی چیز کی کیفیت و ماهیت سے وہ پوری آگاہی جو غور و فکر سے حاصل ہو۔

عین اليقین: وہ یقینی علم جو آنکھوں دیکھنے (مشاهدہ) سے حاصل ہو۔

**حق اليقين:** علم اليقين اور عین اليقین کے اجتماع سے حاصل ہونے والا پورا پورا یقین۔

**ملاحظہ: جب مخبر صادق مجذرات سے موئید یقینی خبر بیان کرے تو وہ حق الیقین ہو جاتا ہے۔**

**الْعُلُومُ الْمُدَوَّنَةُ:** مَادَوْنَهُ الْمُتَشَرِّعَةُ لَبِيَانِ الْفَاظِ الْقُرْآنِ أَوِ السُّنَّةِ النَّبِيَّةِ لِفُظُّاً وَإِسْنَادًا؛ أَوْ لِإِلْظَاهَارِ مَا قُصِّدَ بِالْقُرْآنِ مِنْ التَّفْسِيرِ وَالتَّأْوِيلِ؛ أَوْ لِإِثْبَاتِ مَا يُسْتَفَادُ مِنْهُمَا، أَعْنِي: الْأَحْكَامُ الْأَصْلَى الْإِعْتِقَادِيَّةُ، أَوْ الْأَحْكَامُ الْفَرْعَعِيَّةُ الْعَمَلِيَّةُ؛ أَوْ تَعْيِينِ مَا يُتَوَصَّلُ بِهِ مِنْ الْأَصْوَلِ فِي اسْتِبْنَاطِ تِلْكَ الْفُرُوعِ؛ أَوْ مَادَوْنَ لِمَدْخَلِيَّتِهِ فِي اسْتِخْرَاجِ تِلْكَ الْمَعَانِي مِنْ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، أَعْنِي: الْفُنُونُ الْأَدَبِيَّةُ.

**الْمُلاَحَظَةُ:** الْعُلُومُ الْمُدَوَّنَةُ عَلَى نَوْعَيْنِ: الْأَوَّلُ: مَادَوْنَهُ الْمُتَشَرِّعَةُ، وَالثَّانِي: مَادَوْنَهُ الْفَلَاسِفَةُ لِتَحْقِيقِ الْأَشْيَاءِ كَمَا هِيَ وَكَيْفِيَّةِ الْعَمَلِ عَلَى وِقْقِ عُقُولِهِمْ.

وَذِكْرُ فِي عِلْمِ الْمُتَشَرِّعَةِ: عِلْمُ الْقِرَاءَةِ وَعِلْمُ الْحَدِيثِ وَعِلْمُ أَصْوَلِهِ وَعِلْمُ التَّفْسِيرِ وَعِلْمُ الْكَلَامِ وَعِلْمُ الْفِقَهِ وَعِلْمُ أَصْوَلِهِ وَعِلْمُ الْأَدَبِ . (كَشْفُ الظُّنُونِ ١/١)

علوم مدوّنة: وہ علوم ہیں جن کو پابند شرع گروہ نے الفاظ قرآن کی تفصیل اور احادیث رسول کے سند و متن کی وضاحت کرنے کے لیے وضع کیا ہو، (جیسے: علوم تفسیر و حدیث)۔

یاوہ علوم ہیں جن کو قرآن کے اہم مقاصد (احکام و مطالب، اسرار و حکم، عقائد و تعلیمات) اور کلامِ الہی کی مراد کو واضح کرنے کے لیے وضع کیا ہو، (جیسے: علوم تفسیر و کلام)۔

یاوہ علوم ہیں جو قرآن سے حاصل ہونے والے اصلی اعتقادی احکام

یافرعی عملی احکام کو دلائل سے ثابت کرنے، یا ان اصولوں کی تعین کے لیے وضع کیے گئے ہوں جن سے فروعی مسائل کے استنباط تک رسائی حاصل ہوتی ہے، (جیسے: علوم توحید (کلام) و اصول حدیث و تفسیر و اصول فقہ)۔

یاوہ علوم ہیں جو کتاب و سنت سے مآخذ فنون ادبیہ کے مسائل کا استنباط کرنے کے لیے وضع کیے گئے ہوں، (جیسے: علوم ادبیہ)۔

**الْعِلُومُ الشُّرْعِيَّةُ:** (هی) علم التفسير والحدیث والفقہ والتوحید (الکلام)۔

**غَيْرُ الشُّرْعِيَّةُ:** ثلاثة أقسامٍ: [أدبية، رياضية، عقلية]۔

علم کی دو قسمیں ہیں: علم شرعی، علم غیر شرعی۔

علم شرعی: سے مراد وہ علم ہے جو بذاتِ مقصود ہو، اور غیر شرعی سے مراد وہ علم ہے جو بذاتِ مقصود نہ ہو؛ بلکہ علوم مقصودہ کے لیے وسیلہ و ذریعہ ہو۔

علم شرعی کی چار قسمیں ہیں: علم تفسیر، علم حدیث، علم فقہ، علم توحید، (علم کلام)۔

علم غیر شرعی کی تین قسمیں ہیں: (۱) علم ادب (۲) علم ریاضی (۳) علم عقلی۔

**الْعِلُومُ الْأَدْبِيَّةُ:** هي اثنا عشرَ، كما في شيخي زاده؛ وعدّها

بعضهمُ أربعةَ عشرَ: اللُّغَةُ، والاشتقاقُ، والتصريفُ، والنحوُ، والمعاني، والبيانُ والبديعُ، والعروضُ، والقوافي، وقریضُ الشعرِ، وإنشاءُ النثرِ، والكتابهُ، القراءاتُ والمحاضراتُ، ومنه التاريخُ. (رد المحتار على الدر المختار ١١٦/١)

**الْعِلُومُ الرِّياضِيَّةُ:** وهي عشرة: التصويفُ، والهندسةُ، والهيئةُ، والعلم التعليميُّ، والحسابُ، والجبرُ، والموسيقيُّ، والسياسةُ،

والأَخْلَاقُ، وَتَدْبِيرُ الْمَنْزِلِ.

### العُلُومُ الْعُقْلَيَّةُ : مَا عَدَا ذَلِكَ: الْمَنْطُقُ، وَالْجَدَلُ،

وأَصْوَلُ الْفَقْهِ وَالدِّينِ، وَالْعِلْمُ الْإِلَهِيُّ وَالْطَّبِيعِيُّ، وَالْطَّبُّ، وَالْمِيقَاتُ، وَالْفَلْسَفَةُ، وَالْكِيمِيَّةُ؛ كَذَا ذَكَرَهُ بَعْضُهُمْ. (رد المحتار على الدر المختار ١١٦/١)

**علم ادب:** بارہ علوم کے مجموعے کا نام ہے جنھیں علامہ شامی نے شیخ زادہ کے حوالے سے شمار کرایا ہے: لغت، اشتقاق، تصریف، نحو، معانی، بیان، بدیع، عروض، قوافی، قرض شعر، انشاء نثر، کتابت۔ بعض حضرات نے چودہ شمار کیے ہیں، جس میں قرأت اور محاضرات (تاریخ) کا اضافہ کیا ہے۔

علم ریاضی دس علوم کو شامل ہیں: تصوف، هندسه، ہیئت، علم تعلیمی، حساب، جبر، موسیقی، سیاست، اخلاق، تدبیر منزل۔

علم عقلی: مذکور علوم کے علاوہ بقیہ علوم علوم عقلیہ میں داخل ہیں، جیسے: علم منطق، علم جدل، علم اصول فقه و الدین، علم الهی، علم طبیعی، علم طب، علم میقات، علم فلسفہ، اور بہ قول بعض: علم کیمیا۔

ملحوظہ: معلوم ہونا چاہیے کہ علم فقه علوم شرعیہ میں سے ہے جب کہ علم اصول فقه علوم غیر شرعیہ عقلیہ میں سے ہے۔

### العُلُومُ الْعَالَيَّةُ وَالْآلَيَّةُ : إِنَّ الْعُلُومَ إِمَّا أَنْ لَا تَكُونَ فِي

نَفْسِهَا آلَةً لِتَحْصِيلِ شَيْءٍ آخَرَ؛ بَلْ كَانَتْ مَقْصُودَةً بِذَوَاتِهَا، وَتُسَمَّى غَيْرَ آلَيَّةً؛ وَإِمَّا أَنْ تَكُونَ آلَةً لِغَيْرِ مَقْصُودَةٍ فِي نَفْسِهَا، تُسَمَّى آلَيَّةً.

(كشف الظنون ١/١؛ کشاف اصطلاحات الفنون ١/٨)

**علوم عالیہ:** وہ علوم ہیں جو بذاتِ خود مقصود ہوں یعنی دوسرے علم و فن کو حاصل کرنے کا ذریعہ اور وسیلہ نہ ہوں۔

**علوم آئیہ:** وہ علوم ہیں جو بذاتِ خود مقصود نہ ہوں؛ بلکہ دیگر علوم مقصودہ کے حصول کا وسیلہ ہوں (۱)۔

**علیٰ حدۃ:** حِدَةٌ، مصدرٌ علی زِنَةٍ وَ عِدَةٍ، تَصْرِيفُهَا: وَحَدَّ يَحِدُ حِدَةً، كَوَاعِدَ، يَعِدُ، عِدَةً، وَ وزَنَ يَزِنُ زِنَةً؛ وَالعَوَامُ بَلْ بَعْضُ الْخَوَاصُ يَقْرُءُونَ "علیٰ حدۃ" - بالنصب - وَهُوَ غَلَطٌ فَاحشٌ؛ لِأَنَّ كَلِمَةَ علیٰ حَرْفٌ جَرٌّ. (دستور العلماء ۲/۱۹)

**علیٰ حدۃ:** (بمعنی: الگ، جدا) میں حِدَةٌ مصدر ہے بروزنِ زِنَةٍ وَ عِدَةٍ، گردان اس طرح ہوگی: وَحَدَّ يَحِدُ حِدَةً، بروزن: وَعَادَ، يَعِدُ، عِدَةً، وَوزَنَ، يَزِنُ، زِنَةً؛ اس کے تلفظ میں عوام کی بات تو دُور، بعض خواص بھی علیٰ حِدَةٌ کو منصوب - علیٰ حِدَةً - پڑھتے ہیں، یہ بہت بڑی غلطی ہے؛ کیوں کہ اس میں علیٰ حرف جر ہے (۲)۔

(۱) ملاحظہ: حدیث، تفسیر اور فقہ: علوم نقلیہ میں علوم عالیہ مقصودہ میں داخل ہیں۔ باقی علوم، نقلیہ آئیہ غیر مقصودہ ہیں اُن کا شمار وسائل میں ہوتا ہیں۔ اسی طرح فلسفہ اور علمِ رمل اور بُغْرَ علومِ عقلیہ میں سے علوم عالیہ میں داخل ہیں، اور باقی علوم، عقلیہ آئیہ غیر مقصودہ ہیں۔ اور اُن کا وسائل میں شمار ہوتا ہے۔ (کشف الباری ص: ۵۲)

(۲) **علیٰ سبیل البذریۃ:** فرد افراد ایعنی یکے بعد دیگرے کسی کام کا ہونا، جیسے: مغرب پر رفع، نصب اور جر ایک ساتھ نہیں آتے، نہ سروار آسکتے ہیں۔

**علیٰ سبیل الاجتماع:** کسی کام کا ایک ساتھ یعنی اجتماعی طریقے سے ہونا، جیسے: زید و عمر و خالد ذہبوا إلی بیویتہم کے اندر "هم" شمیر کا مرجع زید، عمر و خالد ایک ساتھ ہے یعنی علیٰ سبیل الاجتماع۔ (مشکل ص: ۳۱۲، ۳۱۳)

**عموم المجاز:** هُوَ لَفْظٌ يَعْمَلُ مَعْنَاهُ بِحِيثٍ يَشْمَلُ الْحَقِيقَةَ وَالْمَجَازَ كِلَيْهِمَا. وَيُمْكِنُ لَنَا أَن نَّقُولَ: هُوَ لَفْظٌ يَعْمَلُ مَعْنَاهُ بِحِيثٍ يُعَدُّ الْحَقِيقَةُ وَالْمَجَازُ كِلَّا هُمَا مِنْ أَفْرَادٍ مَعْنَاهُ، (مِثَالٌ: وَضْعُ الْقَدْمِ فِي دَارٍ وَمَكَانٍ يُرَادُ بِهِ الدُّخُول). (١) (الموجز في أصول الفقه: ١٥٦)

عموم مجاز: وہ لفظ ہے جس کے معنی حقیقی میں عموم کرتے ہوئے ایسے نئے عام مجازی معنی مراد لینا کہ معنی حقیقی اور وہ معنی مجازی جس میں لفظ مروج ہے، دونوں اُس عام مجازی معنی کے فرد بن جائیں۔

(جیسے: کوئی آدمی یہ قسم کھائے کہ: میں زید کے گھر میں قدم نہیں رکھوں گا، تو اُس سین میں وضع قدم کے حقیقی معنی: بغیر موزے، جوتے پہنے اور بغیر سواری کے ننگے پاؤں رکھنا، اور مجازی معنی: موزے یا جوتے پہنے ہوئے داخل ہونا، اسی طرح سواری کی حالت میں داخل ہونا؛ ان دونوں معنوں پر مشتمل دخول کا معنی مراد لیا جائے گا اور حالف ان دونوں صورتوں میں حانت ہو جائے گا۔)

**عموم المشترك:** هُوَ أَنْ يُرَادُ الْمَعْنَيَيْنِ معاً. (التعريفات

الفقهیہ ص: ١٥٢)

عموم مشترک: وہ عموم ہے جس میں لفظ کے دو (یا زیادہ) حقیقی معنوں کو بے یک وقت مراد لیا جائے، (جیسے: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلِئَكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ﴾ میں

(١) مثالہ (وضع القدم فی دار و مکان) فله "حقیقة" وهو: وضع نفس القدم حافیا بدون خف وحذاه و مرکوب؛ وله "مجاز" وهو: وضع القدم مع الخف و نحوه حتى مع المركب أيضاً، بحیث یکون المرء راكبه؛ وله "عموم المجاز"، وهو: الدخول کیفما کان: حافیا، او متنعلاً، او راكباً؛ فالدخول یشمل حقیقتہ و مجازہ کلیهما. (الموجز في أصول الفقه)

حضرات شوافع بہ یک وقت یصلون کے معانی حقیقیہ: رحمتِ الٰہی اور استغفارِ ملائکہ مراد لیتے ہیں، جب کہ احناف یصلون بے معنی یعنیون مراد لیتے ہیں عمومِ مجاز کے طور پر۔ عمومِ مشترک حضرات شوافع کے جائز ہے احناف کے یہاں جائز نہیں۔

**عموم خصوص مطلق:** باب النون کے تحت ”نسب اربعہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**عموم خصوص من وجہ:** باب النون کے تحت ”نسب اربعہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**عموم سلب:** باب السین کے تحت ”سلب عموم“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**العنصر:** الداخُلُ فِي الشَّيْءِ باعتبارِ أَنَّهُ يُبْتَدَئُ مِنْهُ التَّرْكِيبُ يسمی ”عنصرًا“. (دستور العلماء ۱۱۳/۲)

عنصر: شی میں داخل ہونے والا مادہ، بہ ایں حیثیت کہ اُس سے شی ترکیب پاتی ہے (یعنی وہ مادہ جو کسی جسم کو تشکیل دیتا ہے)۔ عناصر چار ہیں: پانی، آگ، مٹی، ہوا۔

ملحوظہ: أَسْطُقْسَاتِ اربعه (پانی، آگ، مٹی، ہوا) اور عناصرِ اربعہ الفاظ متراوِفہ ہیں۔ اَسْطُقْسُ لیونانی زبان کا لفظ ہے، اور عنصر عربی زبان کا لفظ ہے۔

**العنوان :** هُوَ عَنْوَانُ الْعُلُومِ بِأَنْ يُذَكَّرُ فِي الْكَلَامِ الْفَاظُ تَكُونُ مَفَاتِيحُ لِعُلُومٍ وَمَدَاخِلٍ لَهَا، فِيمِنْ الْأَوَّلِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَاتُّلُّ عَلَيْهِمْ بَأَذْنِ الَّذِي أَتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَإِنْسَلَخَ مِنْهَا﴾ الآیة، عَنْوَانُ قِصَّةِ بَلَعَامٍ، وَمِنْ الثَّانِي

قوله تعالى: ﴿أَنْطَلِقُوا إِلَى ظِلٍّ ذِي ثَلَاثٍ شُعَبٍ﴾ الآية، فيها عنوان علم الهندسة؛ فإنَّ الشَّكْلَ الْمُثَلَّثَ أَوَّلُ الْأَشْكَالِ۔ (کشاف اصطلاحات الفنون ۳۶۴/۳)

عنوان علم: کلام کی ابتدائیں ایسا مقدمہ ذکر کرنا جو ما بعد آنے والے نئے مضمون کی تمهید ہو، یا نئے علوم کی تھیں تک پہنچنے کا سرچشمہ ہو؛ اول کی مثال: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأً الَّذِي أَتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا﴾ اور ان لوگوں کو اس شخص کا حال پڑھ کر سنائیے کہ اس کو ہم نے اپنی آیتیں دیں پھر وہ ان سے بالکل ہی نکل گیا، اس جگہ پہلے احوال بنی اسرائیل کا تذکرہ تھا، اور اب علم احکام کے بعد ان کے خلاف کرنے والے کی مثال بیان فرماتے ہوئے بلعام کے قصے کی ابتداء ہو رہی ہے؛ اور ثانی کی مثال: ﴿أَنْطَلِقُوا إِلَى ظِلٍّ ذِي ثَلَاثٍ شُعَبٍ﴾ ایک سائبان کی طرف چلو جس کی تین شاخیں ہیں، کہ اس آیت میں علم ہندسه کی بنیاد یعنی شکل مُثَلَّث کا تذکرہ ہے، جو اول الاشکال ہے (۱)۔

ملاحظہ: شکل: (علم ہندسه میں) جسم کی وہ ہیئت ہے جو چند حدود کے ساتھ محدود ہو۔ مطلق شکل کے وجود کے لیے کم از کم تین خطوطِ مستقيمه کا احاطہ ضروری ہے، گویا شکل مُثَلَّث اول الاشکال ہے۔ تفصیل کے لیے دستور العلماء (۱۶۰/۲) ملاحظہ فرمائیں۔

ملحوظہ: ترجمۃ الباب محمد شین کی ایک اصطلاح ہے، اس کا مفہوم بھی تقریباً عنوان کے مفہوم سے قریب قریب ہے۔ واللہ اعلم

(۱) عنوان، معنون: کسی بھی چیز کو جس لفظ سے تعبیر کیا جاتا ہے، اس لفظ کو ”عنوان“ کہتے ہیں، اور اس چیز کو ”معنون“ کہتے ہیں۔ (توضیح المنطق: ۲۰ حاشیہ) العنوان: نام، سرخی، دیباچہ، پتہ، ہر وہ چیز جس سے دوسری بات کا پتہ لگایا جائے، المعنون: مضمون جس کا عنوان لگایا جائے۔ (القاموس الوجید)

**العوارض الذاتية:** هي الأمور الخارجة عن الشيء اللاحقة له لما هو هو، أي بالذات، كالتعجب اللاحق لذات الإنسان من غير واسطة أمر آخر؛ أو لجزء [الأعم]، كالحركة بالإرادة اللاحقة لإنسان بواسطة كونه حيواناً [أو لجزئه المساوي، كإدراك اللاحق للإنسان بواسطة كونه ناطقاً]؛ أو بواسطة أمر خارج عنه مساوله، كالضحك العارض للإنسان بواسطة التعجب، ويحصل لك التعجب.

وما يسمى بهذه الأعراض الأعراض الغريبة. (دستور العلماء ٢٧٣/٢)

**عوارض ذاتية:** (١) چیز کی حقیقت سے خارج وہ عوارض واحوال ہیں جو معروض کو بلا واسطہ پیش آتے ہوں، جیسے: تعجب انسان کو بلا واسطہ عارض ہوتا ہے۔  
 (٢) یا وہ عوارض ہیں جو معروض کو بے واسطہ جزوی اعم عارض ہوں، جیسے:  
 بالا رادہ حرکت کرنا انسان کو بے واسطہ حیوان عارض ہوتا ہے، جو حیوان انسان کی حقیقت یعنی حیوان ناطق کا جزوی اعم ہے۔

(٣) یا وہ عوارض ہیں جو معروض کو جزء مساوی (امر مساوی داخل) کے واسطے سے عارض ہوں، جیسے: انسان کو ادراک عارض ہوتا ہے بے واسطہ ناطق کے، اور ناطق انسان کا مساوی ہے، اور اُس کی حقیقت میں داخل ہے۔

(٤) یا وہ عوارض ہیں جو معروض کو حقیقت سے خارج امر مساوی کے واسطے سے عارض ہوں، جیسے: ہنسنا، انسان کو تعجب کے واسطے سے عارض ہوتا ہے؛ پس ہنسنا عارض ہے، انسان معروض ہے، اور تعجب انسان کا مساوی ہے، یعنی ان دونوں میں تساوی کی نسبت ہے، - کہ ہر تعجب انسان ہے، اور ہر انسان متتعجب

ہے۔ لیکن انسان کی حقیقت۔ حیوان ناطق۔ سے خارج ہے۔ ان عوارضات کے علاوہ مابقیہ عوارض ”عوارض غریبہ“ کہلاتے ہیں۔

ملحوظہ: دستور العلماء میں عوارض ذاتیہ کی تین قسمیں مذکور ہیں، مرتع کالم میں بڑھائی ہوئی چوتھی قسم کشاف سے ماخذ ہے۔

### العَوَارِضُ الْغَرِيبَةُ : (وَيُقَالُ لَهَا: الْعَوَارِضُ الْعُرْفِيَّةُ)

ایضاً، وہی: العَوَارِضُ لِأَمْرٍ خَارِجٍ أَعَمَّ مِنَ الْمَعْرُوضِ، كالحرارة اللاحقة للأبيض، بواسطة أنه جسم، وهو أعم من الأبيض وغيره. والعَوَارِضُ لِلخَارِجِ الْأَخْصِّ، كالضحك العارض للحيوان بواسطة أنه إنسان، وهو أخص من الحيوان. والعَوَارِضُ بِسَبِبِ الْمُبَاهِينَ، كالحرارة العارضة للماء بسبب النار، وهي مباهية له۔ (دستور العلماء ۲۷۳/۲)

عوارض غریبہ: وہ عوارض ہیں جو معرض کو یا بہ واسطہ امر اعم عارض ہوں، جیسے: حرکت کرنا، مثلاً: ذات ابیض کاغذ کو بہ واسطہ جسم عارض ہوتا ہے، اور جسم ابیض سے عام ہے، (یعنی سفید کاغذ کو جسم ہونے کی حیثیت سے حرکت لگی جس حرکت کے نتیجے میں کاغذ کی سفیدی بھی حرکت میں آئی)۔

یا بہ واسطہ امر اخص عارض ہوں، جیسے: خنک حیوان کو بہ واسطہ انسان عارض ہوتا ہے، اور انسان، حیوان سے خاص ہے۔

یا بہ واسطہ امر مباهین عارض ہوں، جیسے: حرارت پانی کو بہ واسطہ نار عارض ہوتی ہے، اور آگ پانی میں تباہی کی نسبت ہے، کہ آگ کا کوئی فرد پانی نہیں، اور پانی کا کوئی فرد آگ نہیں۔

**العيب:** مَا يَخْلُو عَنْهُ أَصْلُ الْفِطْرَةِ، فَالْحِنْطَةُ قَدْ تَكُونُ رَدِيَّةً فِي أَصْلِ الْخِلْقَةِ. فَعُلِمَ أَنَّ الرَّدَاءَ فِي الْحِنْطَةِ لَيْسَتْ بِعَيْبٍ. (حاشية هدايه ۲۳۹/۳)

عیب: وہ نقص اور خرابی ہے جس سے اصل فطرت خالی ہو؛ چنانچہ گیہوں بسا اوقات فطری طور پر ردی ہوتے ہیں، معلوم ہوا کہ ردی ہونا گیہوں میں عیب نہیں ہے۔ (فطرت: وہ بنیادی حالت و کیفیت جس پر موجود کاؤ جود ابتداء سے قائم ہو)۔

**الغرض والغاية:** باب العین کے تحت ”علت غائی“ کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الغَلْطُ**: الْمُخَالِفُ لِلْوَاقِعِ مِنْ غَيْرِ قَصْدٍ، مَا لَمْ يُعْرَفْ وَجْهُ  
الصَّوَابِ فِيهِ. (التعریفات الفقهیة: ١٥٨)

غلط: بلا قصر خلافِ واقعہ بات، جس میں درستگی کی کوئی توجیہ معلوم نہ ہو سکے، (جیسے: جاء نی نثار کے بہ جائے جائے نی حمار زبان سے نکل گیا)۔

**الغنى:** باب الفاء کے تحت ”فقیر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

## باب الفاء

**الفاسد:** باب الباء کے تحت ”باطل“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفالله:** باب الواو کے تحت ”وزن شعری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفاء الفصيحة:** هى الفاء الداله على جزء الشرط الممحظى، فهى تفصح عن شرطها وتظهر، (کقوله تعالیٰ: فإذا هم بالساهره. [النازعات: ١٣] ) (دستور ۳/۱۳)

فاء فصيحة: (مراد متكلم کو ظاہر کرنے والی) وہ فاء ہے جو شرط محظوظ کی جزاء پر داخل ہو، اپنی شرط کو واضح اور ظاہر کرتی ہے، (جیسے باری تعالیٰ کے فرمان: جو لوگ قیامت کو مستبعد کہتے ہیں وہ سمجھ لیں کہ، ہم کو کچھ مشکل نہیں؛ بلکہ ”وہ بس ایک ہی سخت آواز ہوگی جس سے سب لوگ فوراً ہی میدان میں آموجود ہوں گے۔“ اس آیت میں فاء فصيحة اور شرط مقدر ہے، یعنی: إذا نفح في الصور شرط ہے، تركيب يہ ہے: إذا مفاجأة، هم مبتدأ، بالساحرة كائنون محظوظ کے متعلق ہو کر خبر، مبتدأ اپنی خبر سے مل کر شرط محظوظ کی جزا، شرط اپنی جزا سے مل کر جملہ شرطیہ جزا یہ ہوا۔

**الفتاوى:** باب الشين کے تحت ”شرح“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**فحوى الكلام:** باب الهمم کے تحت ”مفهوم موافق“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفرد:** باب الشين کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفرض** : هو لغة التقدير، وشرعاً: مثبت بدليل قطعي ۳

لا شبهة فيه. (مبادئ الأصول: ۳۷)

**فرض**: لغوی معنی: مقرر کرنا، اصطلاحی معنی: وہ حکم جو ایسی دلیل قطعی سے ثابت ہو جس میں شک کی کوئی گنجائش نہ ہو۔

**الواجب** : من الوجوب، وهو السقوط. وشرعاً: مثبت بدليل

فیه شبهة، كالآيات الموقلة، والصحيح من أخبار الآحاد، كصلاة الوتر والعیدین. (مبادئ الأصول)

**واجب**: وجوب سے مشتق ہے، لغوی معنی: (بلا اختیار) گرنا۔ اصطلاحی معنی: وہ حکم جو ایسی دلیل سے ثابت ہو جس میں شبهہ کی گنجائش ہو، جیسے: آیات موقولة سے ثابت ہونے والا حکم، اور صحیح اخبار آحاد، جیسے: وتر اور عیدین کی نمازیں۔

**السنة** : لغة: الطريقة، وشرعاً: ما واظب عليه الرسول أو

الخلفاء الراشدون من بعده. (مبادئ الأصول)

**سنّت**: لغوی معنی: راستہ، اصطلاحی معنی: وہ طریقہ جس پر اللہ کے رسول ﷺ نے یا آپ کے بعد خلفائے راشدین نے مواظبت کی ہو۔

**النفل** : لغة الزِّيادة، وشرعاً: ما هو زيادة على الفرائض

والواجبات؛ ويقال له: التطوع والمندوب أيضاً. (مبادئ الأصول)

**نفل**: لغوی معنی: زیادتی، اصطلاحی معنی: وہ عبادت ہے جو فرائض اور واجبات سے زائد ہو، اور اسی نفل کو ”تطوع“ اور ”مندوب“ بھی کہتے ہیں۔

**الفرع**: باب التاء کے تحت ”تفريع“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفصل** : (مناطقہ کے نزدیک) باب الکاف کے تحت "کلیاتِ خمسہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفصل** : باب الکاف کے تحت "کتاب" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفطريات** : باب الکیم کے تحت "مقدمات یقینیہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفعل** : (مقابلِ افعال) باب الالف کے تحت "اجناسِ عالیہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفعليّة** : باب القاف کے تحت "قوت" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الفقير المُعتمل** : هو الصَّحِيحُ الْقَادِرُ - عَلَى الْكَسِّ - الْمُحْتَرِفُ.

**الوسط** : (هو) الَّذِي لَهُ ضِيَاعٌ وَيَعْمَلُ بِنَفْسِهِ.

**الغنى** : (هو) الَّذِي لَا حَاجَةَ لَهُ إِلَى عَمَلِهِ، لِكَثْرَةِ أَمْوَالِهِ وَغِلْمَانِهِ فَهُوَ الْغَنِيُّ.

وَقَالَ عِيسَىٰ بْنُ أَبْيَانَ: الْفَقِيرُ هُوَ الَّذِي يَأْخُذُ مِنْ كُسْبِهِ، وَلَا غَلَّةَ لَهُ؛ فَإِنْ كَانَ لَهُ غَلَّةٌ إِلَّا أَنَّهَا لَا تَزِيدُ عَلَى نَفْقَتِهِ فَهُوَ وَسْطُ الْحَالِ،  
(فِإِذَا زَادَتْ) عَلَيْهِ فَهُوَ غَنِيٌّ. (دستور العلماء ۱/۴۵۸)

**فقیر معتمل** : (خود) کمائی کرنے والا تن دُرست آدمی (جس کے پاس جائداد اور اموال و غلمان نہ ہوں)۔

**وسط** : (اوسط درجے والا) وہ آدمی ہے جس کے پاس جائداد (مکان، زمین و اراضی) ہوا و بذاتِ خود کار و بار کرے۔

**غُنی:** (آسودہ حال، دولت مند) وہ آدمی ہے جس کے پاس اسبابِ معیشت (مال و دولت، خشم و خدم) کی بہتات ہو، جس کی وجہ سے (بذاتِ خود) کاروبار کرنے کی ضرورت نہ ہو۔

عیسیٰ بن ابیانؓ فرماتے ہیں: فقیر وہ آدمی ہے جو اپنی کمائی سے کھاتا ہو، اور اُس کے پاس اناج کا ذخیرہ نہ ہو؛ پس جس کے پاس غله (اناج کا ذخیرہ) ہو؛ مگر اُس کے نفقة سے زائد نہ ہو تو وہ ”وسط الحال“ ہے؛ اور جس کے پاس اُس سے بھی زیادہ مال ہو تو وہ ”غُنی“ ہے۔

**فکر:** باب النون کے تحت ”نظر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**فی المبدیہ:** باب الشین کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔ (۱)

(۱) فی نفسہ، بنفسہ، لنفسہ: جو جو دکی ان تینوں قسموں کے درمیان فرق حسب ذیل ہے:

**فی نفسہ:** کی نسبت اُس شی کی طرف کی جاتی ہے جو شی اپنے وجود میں فارض کے فرض (تسلیم کرنے والے کا تسلیم کرنے) کی طرف محتاج نہ ہو، اگرچہ محل کی طرف محتاج ہو، جیسے: سفید کپڑا، کہ اس میں سفیدی کا وجود فارض کے فرض کی طرف محتاج نہیں ہے؛ لیکن اُس کا وجود محل یعنی کپڑے کی طرف محتاج ہے، بہ ایں طور کہ کپڑے کا وجود مشقی ہوتے ہی سفیدی کا وجود بھی ختم ہو جائے گا، جو بے واسطہ کپڑا نمودار ہوا ہے۔

**بننفسہ:** کی نسبت اُس شی کی طرف کی جاتی ہے جو نہ فارض کے فرض کی طرف محتاج ہو، نہ محل کی طرف محتاج ہو، (ہاں! فاعل یعنی موجود کا محتاج ہو)، جیسے: حیوان۔

**لنفسہ:** کی نسبت اُس شی کی طرف ہوتی ہے جو نہ فارض کے فرض کی طرف محتاج ہو، نہ محل کی طرف اور نہ فاعل کی طرف، جیسے: وجود باری تعالیٰ نہ فارض، نہ محل اور نہ فاعل کی طرف محتاج ہے۔  
(مارب الطلبہ: ۱۹۲)

# باب القاف

**القاعدة:** هي قضية كلية منطبق على جميع جزئياتها.

(التعريفات الفقهية: ۱۶۹)

قاعدہ: وہ قول کلی ہے جو اپنے ماتحت تمام جزئیات پر مشتمل ہو، (جیسے: سود کے باب میں مشہور روایت: الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر والشعير بالشعير والتمر بالتمر والملح بالملح مثلاً بمثل سواء يداً بيد). [حاشیة هدایۃ]

ایک قاعدة کلیہ ہے جو بہت سی جزئیات پر مشتمل ہے)۔

**القاعدة المُطْرَدَة:** الاطراد: هو الجري على نسقٍ واحدٍ. فالقاعدة المطردة: هي التي تخلو من الشذوذ والاستثناءات، نحو: كل مضاف إليه مجرور). (موسوعة: ۱۰۸)

قاعدہ مطرده: ایک ہی نجح پر جاری رہنے والا دستور، جو مختلف اصول اور استثنائی حالات (مخصوص حالات) سے بری اور پاک ہو، (جیسے: نجات کا قاعدہ کہ: ”مضاف إليه ہمیشہ مجرور ہوتا ہے“، اس میں کسی نحوی کا اختلاف نہیں)۔

**الاطراد:** اطراد افتعال سے الگامُ والحدیث: بات چیت کا ایک طرز و نجح پر جاری رہنا۔

**الضابطة:** حکم کلیٰ ينطبق على الجزئيات. (التعريفات الفقهية: ۱۳۳)

ضابطہ: (دستور العمل) وہ حکم کلی ہے جو اپنی تمام جزئیات پر منطبق ہوتا ہو۔

## **القانون**: أمرٌ كليٌ منطبقٌ على جزئياته التي تعرف

أحكامها منه، كقولهم: الفاعل مرفوعٌ. (التعريفات الفقهية: ١٦٩)

أو: قضية كلية تُعرف منها أحكام جزئيات موضوعها، كقول

النهاة: كل فاعل مرفوعٌ. (شرح تهذيب: ٨)

قانون: وَهُوَ امْرٌ كُلِيٌّ هُوَ جُواپِنِيُّ اُنْ تَمَامُ جُزَيَاٰتٍ پِرْ مُنْطَبِقٍ ہوتا ہو جن کے  
أحكام اُس کے تحت متعارف (ظاهر) ہوں، جیسے نحات کا قول: الفاعل مرفوعٌ:  
ہر فاعل مرفوع ہوتا ہے (۱)۔

ملحوظہ: مذکورہ بالتعريفات سے معلوم ہوا کہ قاعدہ، قانون اور ضابطہ،  
الفاظِ مترادفہ میں سے ہیں۔

## **القافية**: هي آخرُ البيتِ، سواءً أكانت الكلمة الأخيরَ منه

على زَعْمِ الْأَخْفَشِ، كلفظة "مَوْعِدٌ" في قولِ رُهير: [الطوبل]

|                                            |                                             |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|
| وَلَوْ كَرِهْتُهُ النَّفْسُ آخِرُ مَوْعِدٍ | تَرَوَّدَ إِلَى يَوْمِ الْمَمَاتِ فَإِنَّهُ |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|

أو كما قالَ الخليلُ: هي من آخرِ ساكنٍ فيِ البيتِ، إلى أقربِ  
ساكنٍ يليه مع المتحرّك الذي قبله، وعليه تكونُ القافيةُ:

إِمَّا كلمةً: كلفظة "مَوْعِدٌ" في بيتِ رُهيرِ السَّابقِ؛ أو أَكثَرَ مِنْ  
كلمةٍ، مثلُ: لَمْ يَنْمُ، في قولِ الشَّاعِرِ: [الرَّاجِز]

(۱) امرٌ كليٌ سے جزئيات کے احکام معلوم کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ، امر جزئی کو صغری میں ذکر کریں، پھر  
اُس امرٌ کلی کو کبریٌ کی جگہ لاٹیں، جیسے: قام زید: مثال میں زید فاعلٌ (صغریٰ ہے)، وکلٌ فاعلٌ  
مرفوعٌ (کبریٰ ہے)، فَرَيْدٌ مَرْفُوعٌ (نتیجہ ہے)۔

|                                        |                                                |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|
| لِكُلٌّ مَا يُؤْذِي وَإِنْ قَلَ أَلْمٌ | مَا أَطْوَلَ اللَّيْلَ عَلَىٰ مَنْ لَمْ يَنْمِ |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|

أو بعض الكلمة، مثل: لَلَّا، من: زُلَّا، في قول بعضهم:

[الوافر]

|                                     |                                       |
|-------------------------------------|---------------------------------------|
| وَمَنْ يَكُ ذَا فِيمْ مُرٌّ مَرِيضٍ | يَجِدُ مُرَّاً بِهِ الْمَاء الزُّلَّا |
|-------------------------------------|---------------------------------------|

(ميزان الذهب: ۱۲۳)

قافية: (بـ قول امام خفشن) بيت کا آخری کلمہ، جیسے: زہیر کے شعر میں لفظِ موعد، (کہ وہ بیت کا کلمہ آخر ہے)۔

(بـ قول امام خلیل نحوی) بیت کے آخر میں آنے والے حرف ساکن سے پہلے والا حرف ساکن اپنے ماقبل جس حرف متھر ک سے ملا ہوا ہے، اُس حرف متھر ک سے آخر تک آنے والے حروف کو ”قافية“ کہتے ہیں، چاہے یہ (دو حروف ساکنہ مع ماقبل حرف متھر ایک ہی کلمے میں ہوں)، جیسے: موعد، کہ دو حروف ساکن (واو اور دال) مع ماقبل حرف متھر (میم) ایک کلمے میں جمع ہیں؛ یا یہ تینوں حروف ایک سے زائد کلموں میں ہوں، جیسے: لَمْ يَنَمْ، کہ ساکن اول (میم اول) مع ماقبل حرف متھر (لام) ایک کلمہ میں ہیں، اور ساکن ثانی (میم ثانی) دوسرے کلمے میں ہے؛ یا یہ حروف ایک کلمہ سے کم میں پائے جائیں، جیسے: لَلَّا کلمہ زُلَّا میں، کہ ساکن اول (الف اول) اور اُس سے پہلے والا حرف متھر (لام اول)، نیز ساکن ثانی (الف ثانی) بعض کلمہ میں پائے جاتے ہیں۔

الحاصل! آخری دوسارکنوں سے پہلے جو حرف متھر ہو وہاں سے آخری شعر تک جتنے حروف ہیں، ان کے مجموع کو قافية کہتے ہیں، لہذا کبھی پورا کلمہ یا بعض

کلمہ یا زائد کلمہ واحدہ سے بھی قافیہ بنتا ہے۔

**الفَاصِلَةُ:** باب الواو کے تحت ”وزن شعری“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**السَّجْعُ:** هُوَ تَوَاطُؤُ الْفَاصِلَتَيْنِ مِنَ النَّثْرِ عَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ فِي الْآخِرِ، (کقول صاحب التهذیب: لازالَ لَهُ مِنَ التَّوْفِيقِ قِوَامُ، وَمِنَ التَّأْيِيدِ عِصَامُ، وَعَلَى اللَّهِ التَّوَكِّلُ وَبِهِ الْإِعْتِصَامُ). (كتاب التعريفات: ٨٥)

سچع: کلام منثور میں دو فاصلوں کے آخر الفاظ کا آخری حروف کی شکل (حرکت و سکون) میں یکساں اور موافق ہونا، (جیسے صاحب تہذیب امنطق کا فرمان: لازالَ لَهُ إِلَخُ: همیشہ رہے اُس (بیٹی) کے لیے توفیق خداوندی کا سہارا، اور تائیدِ الہی کی پناہ، اور اللہ ہی پر اعتماد اور بھروسہ ہے، اور ان ہی کا دامن تھامنا ہے۔ اس مثال میں فعال کا وزن ہے، اور اخیر میں الف اور میم آر ہے ہیں)۔

فائدة: فاصلہ: (علم عروض میں) اُن تین متحرک حروف کی شکل کو کہتے ہیں جن کے ساتھ چوتھا حرف ساکن ہو، جیسے: كَتَبْتُ ، يَهْ فاصلہ صغیری ہے، اور اگر چار متحرک حروف کے ساتھ پانچواں حرف ساکن ہو تو اُس شکل کو ”فاصلہ کبریٰ“ کہا جاتا ہے، جیسے: سَمِعَهُمْ۔

**السَّجْعُ الْمُتَوَازِيُّ:** هُوَ أَنْ يُرَايَ فِي الْكَلْمَتَيْنِ الْوَزْنُ

و حرف السجع، كالْمَحْيَا و الْمَجْرَى، و الْقَلْمُ و النَّسَمُ۔ (كتاب التعريفات: ٨٥)

سچع متوازی: وہ سچع ہے جس کے دو کلمے حرف سچع میں یکساں ہونے کے ساتھ وزن عروضی میں بھی موافق ہوں، جیسے: المَحْيَا و الْمَجْرَى، و الْقَلْمُ و النَّسَمُ۔

ملحوظہ: وزن عروضی کی تعریف باب الواو کے تحت ”وزن شعری“ کے ضمن

میں ملاحظہ فرمائیں۔

## السَّجْعُ الْمُطْرَفُ: هُوَ أَنْ تَسْجُعَ الْكَلْمَاتَانِ فِي حُرْفٍ

السَّجْعُ لَا فِي الْوَزْنِ، كَالرَّمِيمِ وَالْأَمَمِ۔ (كتاب التعريفات)

سَجْعٌ مُطْرَفٌ: وَهُوَ سَجْعٌ ہے جس کے دو کلمے حرف سجع میں یکساں ہوں نہ کہ وزن عروضی میں، جیسے: الرَّمِيمِ وَالْأَمَمِ (۱)۔

## الرَّوْيُ: هُوَ الْحَرْفُ الَّذِي تُبْنِي عَلَيْهِ الْقَصِيْدَةُ وَتُنَسَّبُ إِلَيْهِ،

فَيُقَالُ: قَصِيْدَةُ دَالِيَّةٍ، أُوتَائِيَّةٍ۔ (كتاب التعريفات)

روی: قافیہ کا سب سے پچھلا بار بار آنے والا حرف جس پر نظم و قصیدہ کی بنیاد ہو، اور وہ قصیدہ اُسی حرف کی طرف منسوب ہو، جیسے کہا جاتا ہے: قصیدہ دالیہ، قصیدہ تائیہ۔

## القَانُونُ: بَابُ الْقَافِ كَتَحْتَ "قَاعِدَةٍ" كَضْمِنٍ میں ملاحظہ فرمائیں۔

## الْقَبُولُ: بَابُ الْأَلْفِ كَتَحْتَ "إِيجَابٍ" كَضْمِنٍ میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْقُدْرَةُ**: هِيَ الصِّفَةُ التِّي تَمَكَّنَ الْحَيُّ مَعَهَا مِنِ الْفِعْلِ وَتَرَكَهُ بِالْإِرَادَةِ، أَيُّ كُونُ الْحَيِّ بِحِيثُ يَصْحُّ صُدُورُ الْفِعْلِ عَنْهُ وَعَدْمُ صُدُورِهِ بِالْقَصِيدِ ..... ثُمَّ إِعْلَمْ! أَنَّ الْقُدْرَةَ التِّي يَتَمَكَّنُ بِهَا الْعَبْدُ وَعَلَيْهَا مَدَارُ التَّكْلِيفِ هِيَ بِمَعْنَى سَلَامَةِ الْأُسْبَابِ وَالآلاتِ۔ (دستور ۳/۶۳، ۶۵؛ كتاب التعريفات بيروت: ۱۲۲)

(۱) قافیہ یا توکلام اللہ میں ہو گایا یا کلام الناس میں ہو گا؛ اگر کلام اللہ میں ہے تو اُس کو "قافیہ" کہتے ہیں، اور کلام الناس میں ہے تو اُس کی دو صورتیں ہیں: یا تو کلام نشر میں ہو گا، یا کلام نظم میں ہو گا؛ اگر نشر میں ہے تو اُس کو "سجع" کہتے ہیں، اور نظم میں ہے تو اُس کو "قافیہ" کہتے ہیں۔

**قدرت:** زندہ آدمی میں وہ خوبی ہے جس سے بندہ اپنی مرضی کے مطابق عمل کرنے اور چھوڑنے پر قابو پا لے۔

ملاحظہ: وہ صفتِ قدرت جس کی وجہ سے بندہ بالاختیار کسی کام پر قابو پاتا ہے، اور جس پر (شریعتِ مطہرہ نے) شرعی حکم دینے اور مکلف بنانے کا مدار رکھا ہے، وہ اسباب و آلات کا صحیح سالم ہونا ہے، (جیسے: نماز پڑھنے والے کے لیے استقبال قبلہ کا حکم ہے؛ لیکن اگر کوئی آدمی زیادہ بیمار ہے، یا اُس کو دشمنوں کے حملہ کرنے کا خوف ہے، تو وہ جس جہت میں ہو گا وہی اُس کا قبلہ شمار ہو گا، گویا قدرت کے فقدان سے استقبال قبلہ کا حکم اُس سے ساقط ہو گیا)۔

### **الاستطاعة:** عَرَضٌ يَخْلُقُهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي الْحَيَاةِ، يَفْعُلُ بِهِ

الأَفْعَالُ الْإِخْتِيَارِيَّةُ۔ (دستور العلماء ۱/۷۲)

**استطاعت:** وہ عرض (قائم بالغير چیز) ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے جاندار میں پیدا کیا ہے، جس کے ذریعے سے وہ اختیاری کاموں کو انجام دیتا ہے، (مثلاً کھانے، پینے اور نماز پڑھنے کی طاقت کا ہونا)۔

### **القدرة الممكنة:** عبارۃ عن ادنیٰ قوۃ یتمکنُ بها

الْمَأْمُورُ مِنْ أَدَاءِ مَا لِزِمَّةُ، بَدَنِيَا كَانَ أَوْ مَالِيَا۔ (كتاب التعريفات بيروت: ۱۲۲)

**قدرتِ ممکنة:** بدنی یا مالی ما موربہ کو ادا کرنے پر (آخری درجے کی) قدرت جس سے بندہ ادائیگی و جوب پر قابو پاسکے، (جیسے: کوئی آدمی ایسے وقت بالغ ہوا کہ اب پا کی حاصل کرنے کے بعد صرف تکبیر تحریمہ کہہ سکتا ہے، تو اُس پر نماز ظہر فرض ہو جائے گی؛ کیوں کہ ہو سکتا ہے کہ باری تعالیٰ سورج کی گردش روک

لے (جیسا کہ ماضی میں ہوا ہے)، اور مکلف اپنی نماز پوری کر لے)۔

**القدرة الميسرة:** ما يُوجَبُ الْيُسْرَ عَلَى الْأَدَاءِ، وَهِيَ زائدةٌ عَلَى الْقُدرَةِ الْمُمْكِنَةِ بدرجَةٍ واحدةٍ فِي الْقُوَّةِ، إِذْ بِهَا يَثْبُتُ إِلَمْكَانُ ثَمَّ الْيُسْرُ، بخلافِ الْأُولَى إِذْ لَا يَثْبُتُ بِهَا إِلَمْكَانُ. (أيضاً)

قدرت ميسرة: بدئی یا مایی مامور بہ کوادا کرنے کی وہ قدرت جس سے بندہ بہ آسانی وجوب کوادا کر سکے، جیسے: نصاب کے بہ قدر مال پر سال گزرنے کے بعد ادا نیگی زکوٰۃ کا حکم ہوگا؛ لیکن مکمل سال کے گذر جانے کے بعد اگر پورا ہی نصاب ہلاک ہو جائے، تو ”قدرت ميسرة“ کے مفقود ہونے کی وجہ سے ادا نیگی ساقط ہو جائے گی۔

ملاحظہ: قدرت ميسرة قوت میں قدرت مکنه سے ایک درجہ بڑھی ہوئی ہے؛ اس لیے کہ مکنه میں مامور بہ کو رسکنا (ممکن ہونا) ہی کافی ہے، جب کہ ميسرة میں إمکان کے ساتھ سہولت اور آسانی بھی ملحوظ ہوتی ہے۔

**القدمُ الذاتي:** باب الحالے کے تحت ”حادث“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**القدمُ الزمانی:** باب الحالے کے تحت ”حادث“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**القرينة:** هُوَ مَا يَدْلُّ عَلَى تَعْيِينِ المرادِ باللفظِ أَوْ عَلَى تَعْيِينِ المَحْذُوفِ. أَوْ أَمْرٌ يُشَيرُ إِلَى المَطلوبِ بلا وضع. (كتاب التعريفات: ١٢٣،

قرینہ: وہ (لفظی یا معنوی) مناسبت اور انداز ہے جو بلاوضع مفہوم کے منشأ اور مطلب کو مقتّر کرنے یا محدود کی تخصیص پر دلالت کرے، (لفظی قرینہ، جیسے: ضَرَبَتْ مُؤْسِي حُبْلَى، ضربت کافاً علی حبلی ہے جو فعل کی تانیث سے معلوم ہوا؛ معنوی قرینہ: جیسے: أَكَلَ الْكُمَّشَرَى يَحْيَى، میں اکل کافاً علی یحییٰ ہے)۔

**التَّقْسِيمُ**: (مُرَادِفُ الْقِسْمَةِ) سَوَاءٌ كَانَتْ قِسْمَةُ الْكُلُّ إِلَى الأَجْزَاءِ، أَوْ قِسْمَةُ الْكُلِّيِّ إِلَى جُزْئَيَّاتِهِ حَقِيقِيَّةً أَوْ اعْتِبارِيَّةً۔ قالَ مِرْزاً زَاهِدًا: التَّقْسِيمُ: عِبَارَةٌ عَنْ إِحْدَادِ الْكُثْرَةِ فِي الْمَقْسُومِ، فَهُوَ يَتَحَقَّقُ حَقِيقِيَّةً، إِذَا كَانَ الْمَقْسُومُ مُتَحِدًا مَعَ الْأَقْسَامِ قَبْلَ الْقِسْمَةِ۔ (کشاف ۳/۵۶۶)

تقسیم اور قسمت کے معنی: تقسیم: کل کا اپنے اجزاء کی طرف یا کل کا اپنی جزئیات کی طرف بٹوانا، چاہے حقیقتاً ہو یا محض اعتباری ہو۔

تقسیم: قابل تقسیم چیز کا اجزاء (اقسام) میں بٹوارا کرنا۔

تقسیم حقيقی: تقسیم سے پہلے مقسم اپنی اقسام کو شامل ہو تو اس کو تقسیم حقيقی کہتے ہیں، (جیسے: ایک من گیہوں کو دو حصوں میں تقسیم کرنا "تقسیم حقيقی" ہے، اور کلمہ کو تین افراد (اسم، فعل اور حرف) میں تقسیم کرنا "اعتباری" کہلاتا ہے)۔

**الْقِسْمُ**: - بالكسر - النَّصِيبُ أَوِ الْجُزْءُ مِنِ الشَّيْءِ الْمَقْسُومِ.

قسم: شی مقسم (تقسیم شدہ چیز) کا حصہ یا جزء۔

**قِسْمُ الشَّيْءِ**: ما یکون مُنْدَرِ جَأَ تَحْتَهُ، کا لاسم للكلمة.

قسم شی: مقسم کا ایک فرد جو مقسم کے تحت میں آئے، جیسے: اسم، کلمہ کے

تحت میں آتا ہے۔

**قسم الشيء:** ما كان مُقاِبلاً للشىء مُنْدِر جاً معه تحت شَيِء آخر، كالتصوُّر للتصديق المُندر جَيْنَ تَحْتَ الْعِلْمِ. (دستور ۳/۷۸)

قسم: کسی مقسم کے تحت آنے والے افراد جو باہم ایک دوسرے کے مقابل ہوں، جیسے: اسم فعل اور حرف تینوں آپس میں قسم ہیں اور یہ تینوں اپنے مقسم (کلمہ) کے تحت داخل ہیں۔ اسی طرح تصور و تصدق آپس میں قسم ہیں جو دونوں علم: مقسم کے تحت میں آتے ہیں۔

**الصنفُ:** هُوَ النَّوْعُ الْمُقِيدُ بِقَيْدٍ عَرَضِيٌّ، كَالإِنْسَانِ الرُّومِيِّ.

(دستور العلماء ۲/۱۸۲؛ حاشیة هداية ۴/۱۸۱)

صنف: وہ نوع ہے جو غیر ذاتی قید سے مقید ہو، جیسے: رومی آدمی (یعنی نوع کا ایک فرد)۔

**النَّوْعُ:** (فِي عَرْفِ الْأَصْوَلِيِّينَ) كُلِّيٌّ مَقُولٌ عَلَى كَثِيرِينَ مُتَّفِقِيِّينَ بِالْأَغْرَاضِ، كَالرَّجُلِ وَالمرْأَةِ. (وَفِي عَرْفِ الْمَنْطِقِيِّينَ) كُلِّيٌّ مَقُولٌ عَلَى كَثِيرِينَ مُتَّفِقِيِّينَ بِالْحَقِيقَةِ. (دستور العلماء ۳/۲۹۲)

نوع: (اہل اصول کے نزدیک) وہ کلی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے جن کی غرض (مقصد) ایک ہو، (جیسے: مرد اور عورت دونوں اہل اصول کے نزدیک الگ انواع ہیں؛ کیوں کہ دونوں کی اغراض مختلف ہیں)۔

نوع: (مناطقہ کے نزدیک) وہ کلی ذاتی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے جن کی حقیقت ایک ہو، (جیسے: انسان، چاہے مرد ہو یا عورت)۔

**القصر:** (في الاصطلاح) تخصيص شيء بشيء وحضره فيه، ويسمى الأمر فيه مصورة، والثاني مقصورة عليه، كقولنا في القصر بين المبتدأ والخبر: إنما زيد قائم؛ وبين الفعل والفاعل: ما ضربت إلا زيداً (۱). (كتاب التعريفات ص: ۴۰)

قصر وحصر: (علامي معانی کے نزدیک) ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ (کسی مخصوص طریقے سے) خاص کرنا؛ جس کو خاص کیا جائے اُس کو مقصور، اور جس چیز کے ساتھ خاص کیا جائے اُس کو "مصور عليه" کہتے ہیں، جیسے زید کو حالت قیام میں منحصر کرتے ہوئے کہنا: إنما زيد قائم، زید کھڑا ہی ہے (یہ مبتدأ الخبر کے درمیان حصر کی مثال ہے)؛ اور متکلم کا اپنے ضرب کو زید پر منحصر کرتے ہوئے کہنا: ما ضربت إلا زيداً، میں نے زید ہی کو مارا ہے، (یہ فعل اور عمومات فعل کے درمیان حصر کی مثال ہے)۔

### القصر الحقيقى: تخصيص الشيء بالشيء بحسب

(۱) الملاحظة: أن المَصْوُرَ عَلَيْهِ فِي النَّفْيِ وَالاسْتِثنَاءِ هُوَ مَا بَعْدَ أَدَاءِ الْاسْتِثنَاءِ، نحو: ﴿وَمَا تَوَفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ﴾ أو مجھ کو جو کچھ توفیق ہو جاتی ہے صرف اللہ ہی کی مدد سے ہے۔ والمَصْوُرُ عَلَيْهِ مَعَ "إِنَّمَا" يَكُونُ مُؤْخَراً فِي الْجُمْلَةِ وَجُوبًا، نحو: إِنَّمَا الدُّنْيَا غُرُورٌ؛ والمَصْوُرُ عَلَيْهِ مَعَ "لَا" العاطفة هو الواقع قبلها، والمُقابل لَمَا بَعْدَهَا، نحو: الْفَخْرُ بِالْعِلْمِ لَا بِالْمَالِ؛ والمَصْوُرُ عَلَيْهِ مَعَ "بَلْ" أو "لِكِنْ" العاطفتين هو الواقع مَا بَعْدَهُما، نحو: مَا الْفَخْرُ بِالْمَالِ بَلْ بِالْعِلْمِ، ومَا الْفَخْرُ بِالنَّسَبِ لَكُنْ بِالْتَّقْوَى؛ والمَصْوُرُ عَلَيْهِ فِي تَقْدِيمِ مَا حَقَّهُ التَّأْخِيرُ هُوَ المَقْدَمُ، نحو: عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا. (جواهر البلاغة: ۱۱۷)

فائدہ: اردو میں مصورو علیہ کا ترجمہ کرتے ہوئے لفظ "ہی" کو بڑھایا جاتا ہے۔

الْحَقِيقَةِ، وفِي نُفُسِ الْأَمْرِ بَأْنُ لَا يَتَجَاوِزُهُ إِلَى غَيْرِهِ أَصْلًا، (نحو: ”لَا عَالَمٌ فِي الْمَدِينَةِ إِلَّا عَلَيْهِ“ إِذَا لَمْ يَكُنْ فِيهَا غَيْرَهُ مِنَ الْعُلَمَاءِ).

**قصر حقيقی:** ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ خاص کرنا بے اعتبار حقيقةٰ حال اور صورتِ واقعہ کے ہو، بے ایں طور پر کہ مقصور، مقصور علیہ سے بالکل متجاوز نہ ہو، (جیسے: شہر میں اگر علیٰ کے علاوہ واقعی کوئی عالم نہیں ہے تو اُس وقت ”لَا عَالَمٌ فِي الْمَدِينَةِ إِلَّا عَلَيْهِ“ کہنا قصر حقيقی کہلاتے گا)۔

### الْقَصْرُ الْإِضَافِيُّ : هُوَ إِلَإِضَافَةٌ إِلَى شَيْءٍ آخَرَ بَأْنُ لَا يَتَجَاوِزُهُ

إِلَى ذَلِكَ الشَّيْءِ، وَإِنْ أُمْكِنَ أَنْ يَتَجَاوِزُهُ إِلَى شَيْءٍ آخَرَ فِي الْجُمْلَةِ، (نحو: مَا عَلَيْهِ إِلَّا قَائِمٌ أَيْ إِنَّ لَهُ صَفَةُ الْقِيَامِ لَا صَفَةُ الْقُعُودِ وَلَيْسَ الْغَرَضُ نَفِيٌّ جَمِيعَ الصِّفَاتِ عَنْهُ مَاعِدَّا صِفَةَ الْقِيَامِ). (كتاب التعريفات: ١٢٤)

**قصر اضافی:** ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ مخصوص کرنا کسی خاص چیز کی طرف نسبت و اضافت کرتے ہوئے ہو، بے ایں طور کہ یہ مقصور اُس مخصوص مقصور علیہ کی طرف متجاوز نہ ہو، اگر چہ یہ مقصور اُس مخصوص مقصور علیہ کے علاوہ کی طرف متجاوز ہو، جیسے: (ہمارے مخاطب کا یہ دعویٰ ہو کہ علیٰ (جو عالم اور سخنی ہے) بیٹھا ہوا ہے، حالاں کہ وہ کھڑا ہے، تو اُس وقت یہ کہنا کہ: ماعلیٰ إِلَّا قَائِمٌ عَلَى كَھْرَاهِی ہے، بیٹھا ہوانہیں ہے، جیسا کہ مخاطب کا گمان ہے۔ اس جملے کے ذریعے متکلم نے علیٰ کے لیے ایک شیٰ - یعنی صفت قعود - کی نفی کی ہے، دوسری صفات - مثلًا علم اور شجاعت - کی نفی نہیں کی؛ اسی قبیل سے باری تعالیٰ کافرمان: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ﴾ اور محمد ﷺ نے رسول ہی تو ہے (کہ ان کو موت نہ آ سکے)۔

**القصيدة:** باب الشين کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**القضاء :** فی اللّغة: بمعنى الإلزام، وفي الشرع: قول ملزم

يصدر عن ولاية عامة. (کشاف ۵۸۳/۳)

قضاء: لغوی معنی: لازم وواجب کرنا، شریعت کی اصطلاح میں: ولایت عامہ رکھنے والے (قاضی) سے صادر ہونے والا واجب التعمیل حکم۔

**القضاء :** (مقابل دیانت) تفصیل باب الدال کے تحت ”دیانت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**القضايا:** القضايا بحسب حكم العقل على موضوعاتها بالوجوب والإمكان والامتناع ثلاثة أقسام: واجبات وممكناً وممتنعات. (دستور العلماء ۱۰۰/۳)

قضايا کے موضوعات پر وجوہ، امکان اور امتناع کے ذریعے حکم لگانے کے اعتبار سے عقلی طور پر قضايا کی تین فئیں ہیں: واجبات، ممکنات، ممتنعات۔ ملحوظہ: قضايا، قضیۃ کی جمع ہے، اس کی تعریف و تفصیل عن قریب آرہی ہے۔

**الواجبات:** هي القضايا التي يحكم العقل بوجوب وجود

موضوعاتها في الخارج، مثل: الصانع موجود، والصانع قديم.

واجبات: وہ قضايا ہیں کہ عقل ان کے موضوعات کی بابت خارج میں وجوبی (لازمی) طور پر پائے جانے کا حکم لگائے، جیسے: صانع عالم موجود ہے، صانع عالم قدیم ہے۔

**الممكنا**ت: هي القضايا التي يحكم العقل بإمكان وجود

مَوْضُوعَاتِهَا، أَيْ تَسَاوِيُ وُجُودِهَا وَعَدْمِهَا فِي الْخَارِجِ.

**مُمْكِنَاتٌ:** وَهُوَ قَضَايَا هِيَ كَعْقُلُ أَنْ كَمَوْضُوعَاتٍ كَيْ بَابٌ خَارِجٌ مِّنْ امْكَانٍ طُورٍ پَرِپَائِيَّ جَانِيَّ كَحُكْمٍ لَّگَائِيَّ، لِيْعَنِي أَنْ مَوْضُوعَاتٍ كَأَخْارِجٍ مِّنْ وِجْدَوْعَدْمٍ مُسَاوِيَّ هِيَ هِيَ.

**الْمُمْتَنِعَاتُ:** هِيَ الْقَضَايَا التِيْ يَحْكُمُ الْعَقْلُ بِامْتِنَاعٍ وُجُودِ مَوْضُوعَاتِهَا فِي الْخَارِجِ، مِثْلُ: شَرِيكُ الْبَارِيُّ مَعْدُومٌ، وَاجْتِمَاعُ النَّقِيَضِينَ بِاَطِلُّ.

**مُمْتَنِعَاتٌ:** وَهُوَ قَضَايَا هِيَ كَعْقُلُ أَنْ كَمَوْضُوعَاتٍ كَيْ بَابٌ خَارِجٌ مِّنْ وجودِ كَامْتِنَاعٍ كَحُكْمٍ لَّگَائِيَّ، جِيْسَيْ: بَارِيٌّ تَعَالَى كَاسَاجِهِ نَاضِيَّ هِيَ، دُونَقِيَضِوْنَ كَا (مَعْ وَحدَاتِ ثَمَانِيَّ) اِجْتِمَاعٍ بِاَصْلِ هِيَ.

**الْقَضِيَّةُ:** قَوْلٌ يَحْتَمِلُ الصِّدْقَ وَالْكِذْبَ، وَقِيلَ: هُوَ قَوْلٌ يُقَالُ لِقَائِلٍ: إِنَّهُ صَادِقٌ فِيهِ أَوْ كَاذِبٌ، وَهِيَ قِسْمَانِ: حَمْلِيَّةٌ وَشَرْطِيَّةٌ. (مرقات: ۱۵)

**قَضِيَّةٌ:** وَهُوَ مَرْكَبٌ تَامٌ هِيَ جُو (بَذَاتِ خُودِ) سَچٌ اُور جَھوَٹٌ كَا اِحْتَماَل رَكْهَتَا هُو.

يَا وَهُوَ مَرْكَبٌ تَامٌ هِيَ جَسٌ كَيْ كَهْنَيْنَ وَالِّيْ كُوسِچَايَا جَھوَٹَا كَهْهَ سَكَيْ، (جِيْسَيْ: خَالِدٌ تَهْجَرَ گَذَارٌ هِيَ، اَحْمَدٌ مُخْتَقٌ طَالِبٌ عِلْمٌ هِيَ).

قَضِيَّةٌ كَيْ دُوْقَتِمِيَّنِ هِيَ: حَمْلِيَّةٌ، شَرْطِيَّةٌ - هُرَا يَكٌ كَيْ دُوْدُوْ تَعْرِيفِيَّنِ كَيْ گَئِيَّنِ هِيَ.

**الْقَضِيَّةُ الْحَمْلِيَّةُ:** هُوَ مَا حُكِمَ فِيهَا بِشُبُوتٍ شَيِّءٌ لِشَيِّءٍ أَوْ نَفِيَّهُ عَنْهُ، كَقَوْلَكَ: زَيْدٌ قَائِمٌ، وَزَيْدٌ لَيْسَ بِقَائِمٍ. (مرقات)

وَقِيلَ: الْحَمْلِيَّةُ: مَا لَا يَنْحَلُ إِلَيَّ قَضِيَّتِيْنِ؟ بَلْ يَنْحَلُ إِمَّا إِلَيَّ مُفَرَّدَيْنِ، كَقَوْلَكَ: زَيْدٌ هُوَ قَائِمٌ، فَإِنَّكَ إِذَا حَذَفْتَ الرَّابِطَةَ أَعْنِي "هُوَ" بَقِيَ: زَيْدٌ

وَقَائِمٌ، وَهُمَا مُفَرْدَانِ؛ وَإِمَّا إِلَى مُفَرَّدٍ وَقَضِيَّةٍ، كَمَا فِي قُولَكَ: زَيْدٌ أَبُوهُ قَائِمٌ، فَإِذَا حَلَّتُهُ، بَقِيَ: زَيْدٌ - وَهُوَ مُفَرَّدٌ - وَأَبُوهُ قَائِمٌ، وَهُوَ قَاضِيَّةٌ. (مرقات)

قضیہ حملیہ: وہ قضیہ ہے جس میں ایک چیز کے لیے دوسری چیز کے ثابت ہونے یا نہ ہونے کا حکم لگایا گیا ہو، (اول کو موجہ کہتے ہیں، جیسے: قرآن سچا ہے، دوسرے کو سالبہ کہتے ہیں، جیسے: کوئی کافر جنتی نہیں ہے)۔

قضیہ حملیہ: وہ قضیہ ہے جو دو قضیوں کی طرف نہ لوٹے؛ بلکہ دو مفردوں یا ایک مفرد اور قضیہ کی طرف لوٹے، اول کی مثال: زَيْدٌ هُوَ قَائِمٌ ہے، کہ اس سے ”ہو“ رابط کو حذف کرنے سے ”زید“ اور ”قائم“ باقی رہیں گے، جو دونوں مفرد ہیں۔ ثانی کی مثال: زَيْدٌ أَبُوهُ قَائِمٌ ہے، کہ اس کو اصل کی طرف لوٹایا جائے تو ”زید“ مفرد، اور ”أَبُوهُ قَائِم“ قضیہ باقی رہے گا۔

### الْقَضِيَّةُ الشَّرْطِيَّةُ: مَا لَا يَكُونُ فِيهِ ذَلِكَ الْحُكْمُ، أَيُّ

ثُبُوتٌ شَيْءٌ لِشَيْءٍ أَوْ نَفِيَّهُ عَنْهُ.

وَقِيلَ: الشَّرْطِيَّةُ: مَا يَنْحَلُ إِلَى قَضِيَّتِينِ، كَقَوْلَنَا: إِنْ كَانَتِ الشَّمْسُ طَالِعَةً فَالنَّهَارُ مَوْجُودٌ؛ وَلَيَسَ الْبَتَةُ إِذَا كَانَتِ الشَّمْسُ طَالِعَةً فَاللَّيْلُ مَوْجُودٌ. الفائدۃ: إِذَا حُذِفَ الأَدَوَاتُ بَقِيَ: الشَّمْسُ طَالِعَةُ، وَالنَّهَارُ مَوْجُودٌ.

قضیہ شرطیہ: وہ قضیہ جس میں دوستوں کے درمیان اتصال (جوڑ) یا انفصل (جدائی) کے ہونے یا نہ ہونے کو ظاہر کیا جا رہا ہو، اس کے پہلے جزء کو ”مقدّم“ اور دوسرے کو ”تالی“ کہتے ہیں، (جیسے: من يحفظ الدرس ينجح، یہاں دوستوں میں جدائی ہے، یا الإنسان شقی اور سعید، یہاں دوستوں میں جدائی ہے)۔

**قضیہ شرطیہ:** وہ قضیہ ہے جو دو قضیوں کی طرف لوٹے، جیسے: اگر سورج نکلا ہوا ہے تو دن موجود ہے۔ اس مثال سے لفظ ”اگر“ اور ”تو“ کو نکال دیا جائے تو یہ قضیہ دو جملوں کی طرف لوٹے گا: سورج نکلا ہوا ہے، دن موجود ہے۔ (سالبہ کی مثال) اگر سورج نکلا ہوا ہو تو رات موجود ہوگی، ایسا تلازم بالکل نہیں ہے۔

قدْ تُقَسِّمُ الْقَضِيَّةُ بِاعتِبَارِ الْمَوْضُوعِ. فَالْمَوْضُوعُ إِنْ كَانَ جُزُئِيًّا وَشَخْصًا مُعِينًا، سُمِّيَتِ الْقَضِيَّةُ شَخْصِيَّةً وَمَخْصُوصَةً، كَقُولُكَ: زَيْدٌ قَائِمٌ؛ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ جُزُئِيًّا؛ بَلْ كَانَ كُلِّيًّا فَهُوَ عَلَى أَنْحَاءٍ: لَأَنَّهَا إِنْ كَانَ الْحُكْمُ فِيهَا عَلَى نَفْسِ الْحَقِيقَةِ تُسَمَّى الْقَضِيَّةُ طَبَعَيَّةً، نَحْوُ: الإِنْسَانُ نَوْعٌ، وَالْحَيَوانُ جِنْسٌ؛ وَإِنْ كَانَ عَلَى أَفْرَادِهَا، فَلَا يَخْلُو: إِمَّا أَنْ يَكُونَ كَمِيَّةُ الْأَفْرَادِ فِيهَا مُبِينًا أَوْ لَمْ يَكُنْ، فَإِنْ بِيْنَ كَمِيَّةُ الْأَفْرَادِ تُسَمَّى الْقَضِيَّةُ مَحْصُورَةً، كَقُولُكَ: كُلُّ إِنْسَانٍ حَيَوانٌ، وَبَعْضُ الْحَيَوانِ إِنْسَانٌ؛ وَإِنْ لَمْ يُبَيِّنْ يُسَمَّى الْقَضِيَّةُ مُهَمَّلَةً، نَحْوُ: الإِنْسَانُ لَفِي خُسْرٍ۔ (مرقات: ۲۳)

**قضیہ حملیہ کی موضوع کے اعتبار سے چار فرمیں ہیں:** شخصیہ یا مخصوصہ، طبعیہ، محصورہ یا مسورة، مھملہ۔

**قضیہ شخصیہ:** وہ قضیہ حملیہ ہے جس کا موضوع جزئی اور شخص معین ہو، (جیسے: محمد اللہ کے رسول ہیں)۔

قضیہ حملیہ کا موضوع جزئی نہ ہو؛ بلکہ کلی ہو تو اس کی چند فرمیں ہیں:

**قضیہ طبعیہ:** وہ قضیہ حملیہ ہے جس کا موضوع کلی ہو اور حکم موضوع کی حقیقت پر لگایا گیا ہو، جیسے: انسان نوع ہے، اور حیوان جنس ہے۔

**قضیہ محصورہ:** وہ قضیہ جملیہ ہے جس کا موضوع کلی ہوا اور حکم موضوع کے افراد پر (کلیت و جزئیت کی وضاحت کے ساتھ) ہو، جیسے: انسان کا ہر فرد جاندار ہے، بعض جاندار انسان ہیں۔

**قضیہ مھملہ:** وہ قضیہ ہے جس کا موضوع کلی ہوا اور حکم موضوع کے افراد پر افراد کی مقدار بیان کیے بغیر ہو، جیسے: انسان کے افراد خسارے میں ہیں۔  
قضیہ شرطیہ کی دو قسمیں ہیں: (۱) شرطیہ متصلہ (۲) شرطیہ منفصلہ۔

قضیہ شرطیہ متصلہ کی دو قسمیں ہیں: لزومیہ، اتفاقیہ۔

شرطیہ منفصلہ کی تین قسمیں ہیں: حقیقیہ، مانعہ اجمع، مانعہ الخلو

**الشرطیہ المتصلة:** ہی الٰٰ تِیْ حُکَمَ فِيهَا بُثُوبٍ نِسْبَةٍ عَلَى تَقْدِيرٍ ثُبُوتٍ نِسْبَةٍ أَخْرَى فِي الإِيْجَابِ، وَبِنَفْيٍ نِسْبَةٍ عَلَى تَقْدِيرٍ نِسْبَةٍ أَخْرَى فِي السَّلِبِ، كَقُولُنَا فِي الإِيْجَابِ: إِنْ كَانَ زَيْدٌ إِنْسَانًا كَانَ حَيَوانًا، وَقُولُنَا فِي السَّلِبِ: لَيْسَ الْبَتَّةَ إِذَا كَانَ زَيْدٌ إِنْسَانًا كَانَ فَرَسًا۔ (مرقات: ۲۰)  
شرطیہ متصلہ: وہ قضیہ ہے جس میں ایک نسبت کے ثبوت کی تقدیر پر دوسری نسبت کا ثبوت یا نفی ہو، اگر ثبوت ہے تو وہ موجہ ہے، اور نفی ہے تو وہ سالبہ ہے، جیسے: موجہ کی مثال: اگر زید انسان ہے تو حیوان بھی ہوگا؛ سالبہ کی مثال: یہ بات بالکل نہیں ہے کہ زید انسان ہو تو گھوڑا بھی ہو۔ (۱)۔

(۱) کلّما (ادات شرط) کانَتِ الشَّمْسُ طَالِعَةً (مقدم)، فالنَّهَارُ مَوْجُودٌ (تالي)، جب بھی سورج نکلا ہوا ہوتا ہوں موجود ہوگا۔ لیسَ الْبَتَّةَ كُلّما کانَتِ الشَّمْسُ طَالِعَةً (مقدم)، فاللَّيْلُ مَوْجُودٌ (تالي)، جب سورج نکلا ہوا ہوتا یسا کبھی نہیں ہو سکتا کہ رات موجود ہو۔

شرطیہ متصلہ کی دو قسمیں ہیں: (۱) متصلہ لزومیہ (۲) متصلہ اتفاقیہ۔

**المُتَصِّلَةُ الْلَّزُومِيَّةُ:** ہی الشَّرْطِيَّةُ الْمُتَصِّلَةُ الَّتِي يُحَكُّمُ فِيهَا بِصَدْقِ التَّالِيِّ، أَوْ رَفِعِهِ عَلَى تَقْدِيرٍ صِدْقِ الْمُقَدَّمِ لِعَلَاقَةٍ بَيْنَهُمَا تُوجِبُ ذَلِكَ۔ (دستور العلماء ۳/۱۴۵)

شرطیہ متصلہ لزومیہ: وہ قضیہ شرطیہ متصلہ ہے جس کے مقدم اور تالی میں ایسا تعلق ہو جس کی بنابر مقدم کے پائے جانے پر تالی کے پائے جانے یا نہ پائے جانے کا حکم لگایا جائے، (یعنی دونوں میں جدائی ناممکن ہو)، جیسے: ان کا نتیجہ الشمس طالعة فالنهار موجود۔

**المُتَصِّلَةُ الْإِتْفَاقِيَّةُ:** ہی الشَّرْطِيَّةُ الْمُتَصِّلَةُ الَّتِي يُحَكُّمُ فِيهَا بِصَدْقِ التَّالِيِّ أَوْ رَفِعِهِ عَلَى تَقْدِيرٍ صِدْقِ الْمُقَدَّمِ لِلْعَلَاقَةِ بَيْنَهُمَا؛ بل بِمُجَرَّدِ صِدْقِهِمَا۔ (دستور العلماء ۳/۱۴۵)

شرطیہ متصلہ اتفاقیہ: وہ قضیہ شرطیہ متصلہ ہے جس کے مقدم اور تالی کے درمیان تعلق نہ ہونے کے باوجود اتفاقاً مقدم کے پائے جانے سے تالی کے پائے جانے، یا تالی کے نہ پائے جانے کا حکم لگایا گیا ہو، (جیسے: إِنْ تَذَهَّبُ إِلَى دِهْلِي فَنَذَهَبُ إِلَى بِمَبَائِيْ)۔

**الشَّرْطِيَّةُ الْمُنْفَصِلَةُ:** فھی الْحُكْمُ فِيهَا بِالْتَّنَافِي بَيْنَ

الشَّعْئَيْنِ فِي مَوْجَبٍ، وَبِسَلْبِ التَّنَافِي بَيْنَهُمَا فِي سَالِبَيْهِ۔ (مرقات: ۳۰)

شرطیہ منفصلہ: وہ قضیہ شرطیہ ہے جس میں دونوں کے درمیان انفصل (جدائی) کے ہونے یا نہ ہونے کو ظاہر کیا گیا ہو، اول کو موجبہ اور ثانی کو سالبہ کہتے ہیں۔

موجہہ کی مثال: هذا الرجل مؤمن أو كافر: يـاً دـمـيـاـمـؤـمـنـهـيـاـكـافـرـ، (يعني مؤمن اور كافر میں جدائی ہے)۔ سالبہ کی مثال: ليس البتة إما أن يكون أحد إنساناً أو نبياً: كـوـئـيـچـيـزـيـاـإـسـانـهـيـيـاـنـبـيـ، (يعني انسانیت اور نبوّت میں جدائی ہو) ایسا ہرگز نہیں۔ شرطیہ منفصلہ کی تین قسمیں ہیں: حقيقة، مانعة الجمـعـ، مانـعـةـاـلـخـلـوـ۔

**الشـرـطـيـةـ الـمـنـفـصـلـةـ:** عـلـىـ ثـلـاثـةـ أـضـرـبـ: لـأـنـهـاـ إـنـ حـكـمـ فـيـهـاـ بـالـتـنـافـيـ أـوـ  
بعـدـمـهـ يـيـنـ النـسـبـتـيـنـ فـيـ الصـدـقـ وـالـكـذـبـ مـعـاـ كـانـتـ الـمـنـفـصـلـةـ حـقـيقـيـةـ،  
كـمـاـ تـقـوـلـ: هـذـاـ العـدـدـ إـمـاـ زـوـجـ أـوـ فـرـدـ، فـلـاـيـمـكـنـ اـجـتمـاعـ الرـزـوجـيـةـ وـالـفـرـديـةـ  
فـيـ عـدـدـ مـعـيـنـ وـلـاـرـتـفـاعـهـمـاـ؛ وـإـنـ حـكـمـ بـالـتـنـافـيـ أـوـ بـعـدـمـهـ صـدـقاـ فـقـطـ  
كـانـتـ مـانـعـةـ الجـمـعـ، كـقـوـلـكـ: هـذـاـ الشـيـءـ إـمـاـ شـجـرـ أـوـ حـجـرـ، فـلـاـيـمـكـنـ  
أـنـ يـكـونـ شـيـءـ مـعـيـنـ شـجـرـاـ وـحـجـرـاـ مـعـاـ، وـيـمـكـنـ أـنـ لـاـيـكـونـ شـيـئـاـ مـنـهـمـاـ؛  
وـإـنـ حـكـمـ بـالـتـنـافـيـ وـسـلـبـهـ كـذـبـاـ فـقـطـ كـانـتـ مـانـعـةـ الـخـلـوـ، كـقـوـلـ القـائـلـ:  
إـمـاـ أـنـ يـكـونـ زـيـدـ فـيـ الـبـحـرـ أـوـ لـاـيـغـرـقـ، فـارـتـفـاعـهـمـاـ - بـأـنـ لـاـيـكـونـ زـيـدـ فـيـ  
الـبـحـرـ وـيـغـرـقـ - مـحـالـ، وـلـيـسـ اـجـتمـاعـهـمـاـ مـحـالـاـ، بـأـنـ يـكـونـ فـيـ الـبـحـرـ  
وـلـاـيـغـرـقـ۔ (مرقات: ۳۰)

جهت انفال کے اعتبار سے شرطیہ منفصلہ کی تین قسمیں ہیں: حقيقة،  
مانـعـةـ الجـمـعـ، مـانـعـةـاـلـخـلـوـ۔

**حـقـيقـيـهـ:** وـهـ شـرـطـيـهـ مـنـفـصـلـهـ ہـيـ جـسـ کـمـقـدـمـ اوـرـتـالـیـ کـےـ درـمـیـانـ  
وـجـوـدـ اوـرـعـدـمـ دـوـنـوـںـ اـعـتـبـارـ سـےـ انـفـالـ (جـدائـیـ) کـےـ ہـوـنـےـ یـاـنـہـ ہـوـنـےـ کـوـظـاـہـرـ کـیـاـ  
گـیـاـ ہـوـ، جـیـسـ: يـهـ عـدـدـ يـاـ توـزـوـجـ ہـيـ یـاـ فـرـدـ، کـہـ اـیـکـ عـدـدـ مـعـيـنـ مـیـںـ زـوـجـیـتـ وـفـرـدـیـتـ کـاـ

اجماع یادوں کا براحت ہونا ممکن نہیں ہے۔

### **مانعة الجمع : وَهُوَ قَضِيَّةٌ شُرْطِيَّةٌ مِنْفَصِلَةٌ**

کے درمیان صرف وجود کے اعتبار سے جدائی ہونے یا نہ ہونے کو ظاہر کیا جائے، جیسے: یہ شے یا درخت ہے یا پھر، کہ ایک ہی شے کا بہ یک وقت شجر و حجر (دونوں کا جمع) ہونا، ناممکن ہے؛ ہاں! کوئی شے ایسی ہو سکتی ہے جو نہ شجر ہونے حجر، (یعنی ان دونوں کے جمع ہونے میں جدائی ہے، مرتفع ہونے میں جدائی نہیں)۔

### **مانعة الخلو : وَهُوَ قَضِيَّةٌ شُرْطِيَّةٌ مِنْفَصِلَةٌ**

کے درمیان صرف عدم کے اعتبار سے جدائی ہونے نہ ہونے کو ظاہر کیا جائے، جیسے: زید یا سُمُنْدَر میں ہے یا ڈوبنے والا نہیں، کہ ان دو قضیوں کا ارتقایع یعنی زید سُمُنْدَر میں نہ ہوا اور ڈوب جائے، یہ محال ہے؛ ہاں! ان دونوں کا جمع ہونا محال نہیں، کہ زید سُمُنْدَر میں ہوا ورنہ ڈوبے؛ بلکہ تیرتار ہے۔

### **القطعة : بَابُ الشِّينِ كَتَبَتْ "شِعْرٌ" كَضْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَةٍ فَرَمَّيْتَ**

### **القوّة : هِيِ إِمْكَانٌ حُصُولِ الشَّيْءِ فِي أَحَدِ الْأَزْمِنَةِ الْثَّلَاثِ.**

(ملخص دستور العلماء ۳/۶۸)

قوت: تینوں زمانوں (ماضی، حال اور مستقبل) میں سے کسی زمانے میں چیز کا وجود متوقع ہو (یعنی وجود کی صلاحیت ہو)، (جیسے: زید میں پیدا ہوتے ہی لکھنے کی صلاحیت ہوتی ہے؛ لہذا ”زید کاتب بالقوّة“ کہہ سکتے ہیں، اگرچہ بالفعل نہ لکھ سکے)۔

### **الفعل : الْفِعْلُ الْمُقَابِلُ بِالْقُوّةِ هُوَ التَّحْقُقُ فِي أَحَدِ الْأَزْمِنَةِ.**

(دستور العلماء ۳/۲۷)

**فعل :** تینوں زمانوں میں سے کسی ایک زمانے میں چیز کا وجود متحقق ہو، (جیسے: زید بڑا ہو کر با قاعدہ کاتب بن گیا تو اس وقت "زید کاتب بالفعل" کہا جائے گا۔) یہ فعلیت، قوت کا مقابل ہے (۱)۔

**ملاحظہ :** کسی جملے میں بالفعل کا معنی: یہ نسبت کسی زمانے میں پائی گئی ہے، اور بالقوہ کا معنی: یہ نسبت کسی زمانے میں پائی جاسکتی ہے۔

**القول :** هُوَ الْفَظُ الْمُرْكَبُ فِي الْقَضِيَّةِ الْمَلْفُوظَةِ؛ أَوْ الْمَفْهُومُ

الْمُرْكَبُ الْعَقْلِيُّ فِي الْقَضِيَّةِ الْمَعْقُولَةِ۔ (كتاب التعريفات بيروت: ۱۲۷)

**قول :** (مناطقہ کے نزدیک) مطلقاً کلام مرکب کو قول کہتے ہیں، چاہے وہ مرکب کلام، مرکب لفظی (کلام اور بات) کے قبیل سے ہو، یا مرکب عقلی (اعتقاد و نظریہ) کے قبیل سے ہو؛ (متکمین حضرات اول کو "کلام لفظی" سے اور ثانی کو "کلام نفسی" سے تعبیر کرتے ہیں۔) (۲)۔

(۱)  **قوت فعل :** "قوت" کے معنی ہے کہ کسی چیز کا حاصل ہو سکنا، اور "فعل" کے معنی ہے: تینوں زمانوں میں سے کسی زمانے میں حاصل ہونا، یعنی کسی چیز میں کسی وصف کا ظاہر اور موجود ہونا "فعل" ہے، اور محض اُس کی صلاحیت اور استعداد ہونا اور اُس کے وصف کے وجود کا متوقع ہونا "قوت" ہے۔ (معین ص: ۳۳)

(۲) (کتب فقه میں) قول کا مصدق: کبھی مجتہد کے نزدیک ایک احتمال کو ترجیح حاصل ہو جاتی ہے تو وہ احتمال اُس کی طرف منسوب کر دیا جاتا ہے، اور دوسرا مرجوح احتمال روایت کی صورت میں باقی رہ جاتا ہے۔ فُقہاء ایسی صورت میں یہ تعبیر اختیار کرتے ہیں کہ: امام صاحب کا "قول" (مذهب) یہ ہے، اور ان سے ایک "روایت" یہ ہے۔

اور کبھی کسی وجہ کو ترجیح حاصل نہیں ہوتی تو دونوں جانب امام کی رائے "مساوی" رہتی ہے، آپ فُقہاء کو دیکھیں گے کہ، وہ ایک ہی مسئلہ میں امام صاحب کے دو قول اس طرح نقل کرتے ہیں کہ ان دونوں قولوں کا امام صاحب کے نزدیک مساوی ہونا مفہوم ہوتا ہے، مثلًا کہتے ہیں: اس مسئلے میں امام صاحب =

## القياس : (عند الأصوليين) هو تقديرُ الفرع بالأسيل في

الحكم والعلة . (التعريفات الفقهية: ١٧٩)

قياس: حکم اور علت میں فرع کو اصل پر قیاس کرنا، (یعنی یہ دیکھنا کہ جو علت اصل میں ہے وہ فرع میں پائی جاتی ہے یا نہیں؟ اور اصل کا حکم فرع میں لایا جا سکتا ہے یا نہیں؟)۔

## الاستحسان: اسمٌ للدليل من الأدلة الأربع، يعارض القياس

الجلبيّ، ويُعمل به إذا كان أقوى منه، (کطھارہ سؤر سبع الطیر).

(التعريفات الفقهية: ٢٤) (١)

استحسان: یہ أدلة اربعه (کتاب اللہ، سنت رسول، اجماع امت اور قیاس) میں سے ایک دلیل ہے، قیاس جلی کے معارض ہوتی ہے، جب استحسان

= سے دروایتیں ہیں یاد و قول ہیں۔ (آپ فتویٰ کیسے دیں؟ ص: ٥٣)

(۱) ملحوظہ: نحو طھارہ سؤر سبع الطیر؛ فإن القياس الجلي يقتضي نجاسته؛ لأن لحمه حرام، والسؤر متولد منه، كسؤر سبع البهائم؛ لكن استحسناه لطھارته بالقياس الخفي، وهو إنما تأكل بالمنقار، وهو عظيم طاهر من الحي والميت، بخلاف سبع البهائم؛ لأنها تأكل بلسانها، فيختلط لعابها النجس بالماء.

سباع طیور کے جھوٹے کا پاک ہونا یہ قیاسِ خفی سے استحسان کی مثال ہے، یعنی ظاہر قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ: شکاری پرندوں کے جھوٹے ناپاک ہوں؛ کیوں کہ ان کا گوشت ناپاک ہیں، اور لعاب (جس کی آمیزش جھوٹے میں ہوتی ہے) وہ گوشت سے پیدا ہوتا ہے، اور اسی وجہ سے چوپائے اور درندوں کے جھوٹے ناپاک ہیں؛ لیکن قیاسِ خفی کی وجہ سے بہ طور استحسان ہم نے شکاری پرندوں کے جھوٹے کو پاک قرار دیا، اس مسئلے میں قیاسِ خفی یہ ہے کہ: پرندے چوپن سے کھاتے پیتے ہیں جو کہ محض ایک خشک ہڈی ہے، اور ہڈی زندہ مردہ تمام جانوروں کی پاک ہے، بہ خلاف درندوں کے، کہ وہ زبان کی مدد سے کھاتے پیتے ہیں؛ اس لیے پیتے وقت ناپاک لعاب پانی سے مل جائے گا۔

قياسِ جلی کے بہ نسبت قوی ہو تو اُس پر عمل کیا جاتا ہے، جیسے: سباع طیور کے جھوٹے کا پاک ہونا۔

الاستحسان: عدول فی مسئلة من مثل ما حکم به في نظائرها

إلى خلافه بوجه هو أقوى. (منهاج الأصول بحالة عون الكبير)

استحسان: فقيه کا کسی جزئیہ میں حکم لگانے کے بابت اُس کے نظائر میں موجود قیاسِ جلی کے موافق حکم سے اعراض کرنا، کسی ایسی قوی جہت (قیاسِ خفی) سے جو قیاسِ جلی کے خلاف حکم کی مقاضی ہو (۱)۔

**القياس**: اعلم أنَّ القياسَ على أربعة أنواعٍ: [الشرعىُّ، اللُّغويُّ، الشُّبُهىُّ، العُقْلِيُّ المنطقيُّ]

قياس کی چار قسمیں ہیں: قیاسِ شرعی، قیاسِ لغوی، قیاسِ شبہی، قیاسِ عقلی۔

**القياس الشرعى**: وهو تَعْدِية الحُكْمِ مِنَ الأَصْلِ إِلَى

الفَرعِ بِعِلَةٍ مُتَّحِدةٍ بَيْنَهُمَا.

قياسِ شرعی: وہ قیاس ہے جس میں کتاب اللہ، سنت رسول ﷺ، یا اجماع سے ثابت ہونے والے حکم کو کسی دوسرے جزئیہ کی طرف متعددی کرنا ایسی علت کی وجہ سے جو ان دونوں میں پائی جاتی ہو، (جیسے: معاملات میں جہاں پر قدر مع الجنس کی علت پائی جائے وہاں کمی بیشی پر ربا کا حکم لگانا)۔

(۱) وقال السرخيسي: القياس والاستحسان في الحقيقة قياساً، وأحدهما جلي، ضعيف أثره، فسمى قياساً؛ والآخر خفي، قويّ أثره فسمى استحساناً أي قياساً مستحسناً، فالثّرجيح بالأثر لا بالخفاء والظهور. (منهاج الأصول والميسوط، بحالة العون الكبير: ۶۳)

**القياسُ اللغوِيُّ** : وهو تَعْدِيَةُ الاسمِ منْ مَوْضِعٍ إِلَى مَوْضِعٍ آخرَ، كَتَعْدِيَةِ اسْمِ الْخَمْرِ إِلَى سَائِرِ الأَشْرِبَةِ الْمُحَرَّمَةِ لِعِلْمٍ مُخَامِرَةِ الْعَقْلِ .  
قياسِ لغوی: وہ قیاس ہے جس میں ایک اسم کو اپنی جگہ سے دوسری جگہ کی طرف کسی علت مشترکہ کی وجہ سے متعددی کرنا، جیسے: لفظ خمر (انگوری شراب)، مخامرۃ العقل کی علت کی وجہ سے تمام حرام شرابوں کے لیے بولا گیا ہے۔

**القياسُ الشَّبَهِيُّ** : وهو تَعْدِيَةُ الْحُكْمِ مِنْ صُورَةٍ إِلَى صُورَةٍ بِعِلْمِ الْمُشَاكِلَةِ فِي الصُّورَةِ، كَمَا يُقَالُ فِي الْقَعْدَةِ الْأَخِيرَةِ: إِنَّهَا قَعْدَةٌ، فَلَا تَكُونُ فَرْضًا، كَالْقَعْدَةِ الْأُولَى .

قياسِ شبہی: وہ قیاس ہے جس میں مشاکلت فی الصورۃ کی علت کی وجہ سے کسی ایک صورت کا حکم دوسری صورت کی طرف متعددی کیا جائے، جیسے کوئی شخص قعدۃ اخیرہ کی عدم فرضیت پر استدلال کرتے ہوئے کہے کہ: قعدۃ اخیرہ چوں کہ شکل و صورت میں قعدۃ اولیٰ کے مانند ہے، اور قعدۃ اولیٰ فرض نہیں ہے؛ لہذا قعدۃ اخیرہ بھی فرض نہیں!۔

**القياسُ العَقْلَيُّ** : (أَيِ الْمَنْطَقِيُّ) وهو قَوْلٌ مُؤَلَّفٌ مِنْ القَضَايا (أَيُ الصُّغْرَى وَالْكُبْرَى) بِحَيْثُ مَتَى سَلَّمْنَا لِزِمَّ مِنْهَا قَوْلٌ آخَرُ، كما يُقَالُ: الْعَالَمُ مُتَغَيِّرٌ، وَكُلُّ مُتَغَيِّرٍ حَادِثٌ؛ فَالْعَالَمُ حَادِثٌ . (حاشية

نور الأنوار: ۸؛ أصول الشاشی)

قياسِ عقلی: وہ قول ہے جو ایسے مقدمات سے مرکب ہو جن کے تسلیم کر لینے کے بعد ایک دوسرے قول کا تسلیم کرنا لازم آئے، جیسے: العالَمُ مُتَغَيِّرٌ، وَكُلُّ

متغير حادث؟ كتسليمَ كرلينسَ سے العالمِ حادث کا تسلیم کرنا لابدِی اور لازم ہے۔

**القياس:** قولُ مؤلَّفٍ مِنْ قَضَايَا، مَتَى سُلِّمَتْ لِزِمَّ عَنْهُمَا

لذاتِهَا قَوْلٌ آخَرُ، كقولنا: العَالَمُ مُتغَيِّرٌ، وَكُلُّ مُتغَيِّرٍ حادِثٌ؛ فَإِنَّهُ مؤلَّفٌ مِنْ قَضِيَّيْنِ وَلِزَمْ عَنْهُمَا: إِنَّ الْعَالَمَ حادِثٌ، وَهُوَ الْقِيَاسُ الْعَقْلِيُّ وَالْمَنْطَقِيُّ، وَيُسَمَّى بِالدَّلِيلِ أَيْضًاً. (كشاف اصطلاحات الفنون ٣/٥٢٥) (١)

(١) ملحوظة: القياس (عند المنطقين) قولُ [سَوَاءٌ كَانَ الْمُرْكَبُ مَلْفُوظًا أَوْ مَعْقُولاً] مؤلفٌ منْ قَضَايَا إِذَا سُلِّمَ، يَلْزَمُ لذاتِهِ قَوْلٌ آخَرُ [المركب معقولاً]. (دستور العلماء ٣/٧٦) والقياس = على أنواع: القياس البسيط، القياس المركب، والقياس المضمّر.

**القياس البسيط:** قولُ مؤلَّفٍ مِنْ قَضِيَّيْنِ مَتَى سُلِّمَتْ لِزِمَّ عَنْهُمَا لِذَاتِهِمَا قَوْلٌ آخَرُ، نَحْوَ: مُحَمَّدٌ مُجْتَهِدٌ، وَكُلُّ مُجْتَهِدٌ نَاجِحٌ؛ مُحَمَّدٌ نَاجِحٌ.

**القياس المركب:** قولُ مؤلَّفٍ مِنْ ثَلَاثَ قَضَايَا أَوْ أَكْثَرَ مَتَى سُلِّمَتْ لِزِمَّ عَنْهُمَا لِذَاتِهِا قَوْلٌ آخَرُ، نَحْوَ: مُحَمَّدٌ مُجْتَهِدٌ، وَكُلُّ مُجْتَهِدٌ نَاجِحٌ، وَكُلُّ نَاجِحٌ مَحْبُوبٌ، وَكُلُّ مَحْبُوبٌ سَعِيدٌ؛ مُحَمَّدٌ سَعِيدٌ.

ذهب المناطقة إلى أنه ليسَ قياساً واحداً؛ بل هو قياسٌ مركبٌ مِنْ عَدَةٍ أَقْيَسَةً، كما أنَّ في المِثال المَذْكُورَ ثَلَاثَةَ أَقْيَسَةً؛ لِكِنْ طُوِيتَ فِي كُلِّ قِيَاسٍ التَّتِيْجَةُ اخْتِصاراً وَوُضِعَتِ الْمُقَدَّمَاتُ مُتَتَالِيَةً.

**القياس المضمّر:** هُوَ قِيَاسٌ مُرَكَّبٌ مِنْ مُقَدَّمَتَيْنِ مِثْلِ القياس البسيط؛ لِكِنْ إِحْدَى مُقَدَّمَتَيْنِ طُوِيتَ، وَأَكْتُفِي عَنْهَا بِالْمُقَدَّمَةِ الْأُخْرَى؛ لِكُونِ الْمُقَدَّمَةِ الْمَطْوِيَّةِ مَعْلُومَةً، فَيَكُونُ القياس مِنْ مُقَدَّمَةٍ وَاحِدَةٍ مَذْكُورَةٍ وَالْأُخْرَى مَطْوِيَّةً لِلْعِلْمِ بِهَا، وَمِثَالُ ذَلِكَ: مَا لَوْ سَأَلَ إِنْسَانٌ عَنْ حُكْمِ النَّبِيِّ، فَقُلْتَ لَهُ: "النَّبِيُّ مُسْكِرٌ"؛ فَأَصْلَلْتُ هَذَا القياس كامِلاً: النَّبِيُّ مُسْكِرٌ، وَكُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ؛ فَالنَّبِيُّ مُسْكِرٌ حَرَامٌ؛ لِكِنْ لَمَّا كَانَ مِنَ الْمَعْلُومِ أَنَّ كُلَّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ، أَكْتُفَيْتُ بِالْمُجِيبِ بِمُقَدَّمَةٍ وَاحِدَةٍ، وَأَضْمَرَ الْأُخْرَى. (المنطق القديم: ١٩٩، ٢٠٠) ملخصاً

**قياس:** دو یا ائد قضیوں سے مرکب ایسا قول جن کے تسلیم کرنے سے خود بے خود ایک نیا قضیہ ماننا پڑے، جیسے ہمارا قول: دنیا قابل تغیر ہے، اور ہر قابل تغیر چیز فانی ہے؛ پس یہ قول ایسے دو قضیوں سے مرکب ہے جن کو تسلیم کرنے سے یہ ماننا پڑتا ہے کہ، دنیا فانی ہے۔ اسی قیاس کو قیاس عقلی، قیاس منطقی اور دلیل نام دیا جاتا ہے۔

### **التمثيل:** هو حجّةٌ يَقْعُدُ فِيهِ بِيَانٍ مُّشَارِكَةً جُزْئِيًّا لِجُزْئِيٍّ

آخر في علة الحكم، ليثبت ذلك الحكم في الجزئي الأول، كما يقال:  
النبيذ حرام؛ لأنَّ الخمر حرام، وعلة حرمتِه الإسکار، وهو موجود في  
النبيذ. (دستور العلماء ۱/۲۳۸)

**تمثيل:** وہ جلت ہے جس میں کسی ایک جزئی کی دوسری جزئی کے ساتھ کسی حکم خاص کی علت میں باہم شرکت بیان کرنا؛ تاکہ دوسری جزئی کا حکم پہلی جزئی میں احوال کا جائزہ لیا گیا ہو۔

### **الاستقراء:** هو الحجّةُ التِّي يُسْتَدِلُّ فِيهَا مِنْ إِسْتِقْرَاءِ حَكْمٍ

الجُزِئَيَّاتِ عَلَى حُكْمٍ كُلِّيِّها؛ فإنَّ الْإِسْتِدْلَالُ فِيهَا مِنْ إِسْتِقْرَاءِ حَكْمٍ  
جميعِ الجُزِئَيَّاتِ فَالْإِسْتِقْرَاءُ تَامٌ، وَإِلَّا فَنَاقِصٌ. (دستور العلماء ۱/۱۱۵)

**استقراء:** وہ جلت ہے جس میں جزئیات کے احوال و کیفیات کا جائزہ لینے کے بعد معلوم ہونے والے حکم کو پوری کلی کے لیے ثابت کیا گیا ہو۔

### **استقراء تام:** وَهُوَ إِسْتِقْرَاءُ هُنَّ مِنْ تَامِ جُزِئَيَّاتِهِ

احوال کا جائزہ لیا گیا ہو، (جیسے: محدثین کا قول: الصحابة كلهم عدول)۔

### **استقراء ناقص:** وَهُوَ إِسْتِقْرَاءُ هُنَّ مِنْ بَعْضِ جُزِئَيَّاتِهِ

بھی ثابت کیا جائے، جیسے یوں کہا جائے کہ: نبیذ حرام ہے؛ اس لیے کہ شراب حرام ہے، اور شراب کے حرمت کی علت نشہ ہے، اور یہی علت نبیذ میں بھی پائی جاتی ہے۔

**القياس الافتراضي**: مَا لَا يَكُونُ عَيْنُ النَّتِيْجَةِ وَلَا نَقِيْضُهَا

مَذْكُورًا فِيهِ بِالْفِعْلِ، مِثْلُ: الْعَالَمُ مُتَغَيِّرٌ، وَكُلُّ مُتَغَيِّرٍ حَادِثٌ؛ فَالْعَالَمُ حَادِثٌ. (دُسْتُورُ الْعُلَمَاءِ ٣/٧٧)

قیاسِ اقتراضی: وہ قیاس ہے جس میں نتیجہ یا نقضِ نتیجہ (اپنی پوری ہیئت و ترتیب کے ساتھ) قیاس میں موجود نہ ہو (بلکہ صرف اجزاء بغیر ترتیب نتیجہ کے مذکور ہوں، اور اُس میں لفظِ "لیکن" مذکور نہ ہو)، جیسے: دنیا تغیر پذیر ہے، ہر تغیر پذیر چیز حادث ہے؛ دنیا حادث ہے۔

**القياس الاستثنائي**: ما يكون عين النتيجة أو نقىضها مذكوراً

فِيهِ بِالْفِعْلِ، مِثْلُ: إِنْ كَانَ هَذَا إِنْسَانًا كَانَ حَيَّاً؛ لَكِنَّهُ إِنْسَانٌ، يَنْتَجُ: إِنَّهُ

حيوان؟ أو لكنه ليس بـحيوان، ينتج: إنه ليس بـإنسان. (دستور العلماء ٣/٧٧) (١)

**قیاسِ استثنائی:** وہ قیاس ہے جس میں نتیجہ یا لفظی نتیجہ اپنی پوری ہیئت

اور اجزاء کے ساتھ قیاس میں موجود ہو، (اُس کا پہلا مقدمہ ہمیشہ شرطیہ ہوتا ہے اور

مقدمہ میں کے درمیان لفظ ”سین، آتا ہے) جیسے: اکر یہ انسان ہے تو حیوان ہے؛

(١) القياس: هو قول مؤلف من قضايا يلزم عنها قول آخر بعد تسليم تلك القضايا، فإن كان النتيجة أونقيضها مذكورة فيه يسمى استثنائياً، كقولنا: إن كان زيد إنساناً كان حيواناً، لكنه إنسان، ينتج: فهو حيوان، وإن لم يكن النتيجة ونقيضها فيها مذكورة يسمى اقترانياً، كقولك: زيد إنسان، وكل إنسان حيوان، ينتج: زيد حيوان. (مرقفات)

لیکن یہ چیز انسان ہے، تو نتیجہ نکلے گا: وہ یقیناً حیوان ہے؛ اور اگر یہ کہے: لیکن یہ حیوان نہیں ہے، تو نتیجہ نکلے گا: تو وہ انسان نہیں ہے۔

مَوْضُوعُ النَّتِيْجَةِ فِي الْقِيَاسِ الْحَمْلِيِّ يُسَمَّى "أَصْغَرَ"، وَمَحْمُولُهُ يُسَمَّى "أَكْبَرَ"، وَالْمُقْدَمَةُ التِّي فِيهَا الْأَصْغَرُ تُسَمَّى "صُغْرَى"؛ وَالْتِي فِيهَا الْأَكْبَرُ "كُبْرَى"؛ وَالْجُزْءُ الَّذِي تَكْرَرَ بَيْنَهُمَا يُسَمَّى "حَدًّا أُوْسَطَ"۔ (مرقات: ۲۶)

**اصغر:** نتیجہ قیاس حملی کے موضوع کو "اصغر" کہتے ہیں۔

**اکبر:** نتیجہ قیاس حملی کے محمول کو "اکبر" کہتے ہیں۔

**حد اوسط:** جو چیز قیاس کے مقدموں میں مکرر رہو، اُس کو "حد اوسط"

کہتے ہیں۔

**صغری:** قیاس کے جس مقدمہ میں اصغر مذکور ہوا س کو "صغری" کہتے ہیں۔

**کبری:** قیاس کے جس مقدمہ میں اکبر مذکور ہوا س کو "کبری" کہتے ہیں۔

**نتیجہ:** صغری اور کبری سے حد اوسط کو حذف کر دیا جائے پھر جو باقی رہے گا وہ "نتیجہ" ہے، جیسے: خدا کا ہر منکر کافر ہے، اور ہر کافر دوزخی ہے، تو نتیجہ نکلا کہ: خدا کا ہر منکر دوزخی ہے، مثال بالا میں:

| کبری                    |         | صغری    |                |
|-------------------------|---------|---------|----------------|
| اکبر                    | حد اوسط | حد اوسط | صغر            |
| دوزخی ہے                | ہر کافر | کافر ہے | خدا کا ہر منکر |
| خدا کا ہر منکر دوزخی ہے |         |         |                |

**ملحوظہ: نتیجہ کی عربی تعریف باب النون کے تحت ”نتیجہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔**

**القياس البرهانی:** الجدلي، الخطابي، السفسطي،  
الشعري: باب الصاد کے تحت ”صناعات خمسة“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**القياسی:** (سماعی کا مقابل) باب السین کے تحت ”سماعی“ کے  
ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**القييد:** القييد أو التكميل: هو (في النحو) كل ما في الجملة  
عدا المُسند والمُسنن إليه. (موسوعة: ۵۳۴)

قید: (نحوات کے نزدیک) جملے کا ہر وہ کلمہ ہے جو مسند اور مسند الیہ کے  
علاوہ ہو، (یعنی وہ کلمہ جو جملے کی تکمیل کا ذریعہ ہو)۔

**القييد الاتفاقى:** هو القييد الذي لا ينفي الحكم عند عدمه  
(مستفاد بالكتاب: ۲۱۲/۲)

قید اتفاقی: وہ قید ہے جس کے متعلق ہونے سے حکم مذکور متعلق نہ ہو (جو  
درحقیقت وضاحت کے لیے ہو)۔

**القييد الاحترازي:** هو القييد الذي ينفي الحكم عند  
عدمه. (أيضاً)

قید احترازی: وہ قید ہے جس کے متعلق ہونے سے مذکورہ حکم متعلق ہو جائے۔

# باب الكاف

**الكبرى:** باب القاف كتحت "قياس" كضم من میں لاحظہ فرمائیں۔

**الكتاب:** في الأصل مصدرٌ يطلقُ على المكتوبِ، وفي الاصطلاح: طائفةٌ من المسائل أعتبرت مستقلةً، سواءً كانت مستقلة في نفسها، ككتاب اللقطة؛ أو تابعةً لما بعدها، ككتاب الطهارة؛ أو مستتبعةً لما قبلها، ككتاب الصلاة. (حاشية هداية ۱/۱۵)

**كتاب:** دراصل کتب (ن)، سے مصدر ہے، جس کا اطلاق مکتوب (تحریر) پر ہوتا ہے۔ اصطلاحی معنی: مسائل کا وہ مجموعہ جس کو مستقل بالذات ہونے کی حیثیت دی گئی ہو، چاہے وہ مجموعہ واقعاً مستقل بالذات ہو، جیسے: كتاب اللقطة کے مسائل؛ یا وہ مجموعہ مضامین ما بعد سے متصل ہو، جیسے: كتاب الطهارة (كتاب الصلاة کے مضامین سے متصل ہے)؛ یا مضامین ما قبل سے لاحق ہو، جیسے: كتاب الصلاة۔

**المراد بالكتاب:** ما يكتب فيه. وَعَنْدَنَا إِذَا أُطْلِقَ فَهُوَ القرآنُ الْكَرِيمُ، كلامُ اللهِ الْمَلِكِ الْعَالَمِ. وَفَقَهَا وَنَا أَطْلَقُوهُ عَلَى مُخْتَصِّ الْقُدُورِيُّ. وَعَنْدَ النُّحَاةِ الْكَتَابُ لِسَيِّبُوْيِهِ. (التعريفات الفقهية: ۱۸۰)

**كتاب سے مراد:** لکھے ہوئے اوراق کا مجموعہ، اور (مسلمانوں کے نزدیک) لفظِ كتاب کو جب مطلق بولا جاتا ہے تو ہربات سے واقف بادشاہ کا کلام (قرآن کریم) مراد ہوتا ہے، اور فقہاء احناف کے نزدیک حالتِ اطلاق میں "مختصر القدوری" مراد ہوتی ہے، اور نحات کے نزدیک امام سیبوی کی کتاب مراد ہوتی ہے۔

## محمول الكتاب : الكتاب المؤلف :

إِمَّا عِبَارَةٌ عَنِ الْأَلْفَاظِ الْمُعَيَّنَةِ الدَّالِّةِ عَلَى الْمَعَانِي الْمَخْصُوصَةِ، وَهَذَا هُوَ الظَّاهِرُ. وَإِمَّا عَنِ النُّقُوشِ الدَّالِّةِ عَلَى تِلْكَ الْمَعَانِي بِتِوْسُطِ تِلْكَ الْأَلْفَاظِ . وَإِمَّا عَنِ الْمَعَانِي الْمَخْصُوصَةِ؛ لَكِنْ لَا مُطْلَقاً؛ بَلْ مِنْ حَيْثُ أَنَّهَا مَدْلُولَةٌ لِتِلْكَ الْأَلْفَاظِ وَالنُّقُوشِ . وَإِمَّا عَنِ الْمُرْكَبِ عَنِ الْثَّلَاثَةِ الْمَذَكُورَةِ . أَوْ عَنِ الْإِثْنَيْنِ مِنْهَا . (دستور ٣ / ١٣٥)

**كتاب كمحمل:** كَتَبَ يَكْتُبُ كِتَابًا وَكَتُبًا سے مصدر ہے، بسا اوقات کتاب سے تحریر مراد ہوتی ہے، اور کتاب کے اطلاق میں پانچ احتمالات ہو سکتے ہیں:

(۱) خاص معانی پر دلالت کرنے والے ”معینۃ الفاظ“ کو کتاب کہتے ہیں، اور یہی معنی متعار ہے۔

(۲) بے واسطہ ”معینۃ الفاظ“، معانی مخصوصہ پر رہنمائی کرنے والے ”نقوش“، (نشانات) کو کتاب کہتے ہیں۔

(۳) ”معانی مخصوصہ“ کو کتاب کہتے ہیں، بہ ایں حیثیت کہ وہ الفاظ و نقوش کے مدلول ہیں۔

(۴) ”معینۃ الفاظ“، ”نقوش“ اور معانی مخصوصہ کے مجموعے کو کتاب کہتے ہیں۔

(۵) ان تینوں میں سے کوئی بھی دو امور (الفاظ و معانی، الفاظ و نقوش، معانی و نقوش) کو کتاب سے تعبیر کیا جائے۔

**الكرّاسة :** مَجْمُوعَةٌ صَغِيرَةٌ دُونَ الْكِتَابِ؛ تَقُولُ فِي هَذِهِ

الكرّاسة عشر ورقاً . (التعریفات الفقهیہ: ۱۸۱)

**كراسه:** كتاب کے علاوہ جچھوڑا ذخیرہ، کہا جاتا ہے: یہ کتاب پچھے دس اور اق پر مشتمل ہے۔

**الكتاب:** اس کی تعریف اوپر گذر چکی۔

**الباب:** طائفةٌ مِنَ الْمَسَائلِ اشتملتُ عَلَى نُوْعٍ وَاحِدٍ۔ (حاشیة

كنز الدقائق: ٢٤)

**باب:** ایک ہی قسم کے مسائل پر مشتمل مجموعہ۔

**الفصل:** طائفةٌ مِنَ الْمَسَائلِ تَغْيَرَتْ أَحْكَامُهَا بِالنِّسْبَةِ إِلَى

ما قبلها۔ (حاشیة هدایہ ص: ٢٢)

**فصل:** مسائل کا وہ مجموعہ جو (کتاب و باب کے) احکام بالا سے مختلف ہو، (جیسے صاحب ہدایہ نے کتاب الهبة کے اختتام پر فصل فی الصدقۃ کو بیان فرمایا ہے: لِمَا كَانَتِ الصَّدَقَةُ تَشَارِكَ الْهَبَةُ فِي الشُّرُوطِ وَتَخَالُفُهَا فِي الْحُكْمِ، ذَكَرَهَا فِي كِتَابِ الْهَبَةِ، وَفَصَلَ لَهَا بِفَصْلٍ۔ (هدایہ ص: ٢٩٢/٣))

**الكسُبُ:** هُوَ الْفِعْلُ الْمُفْضِيُّ إِلَى اِجْتِلَابِ نَفْعٍ أَوْ دَفْعِ ضَرٍِّ.

وَلَا يُوصَفُ فِعْلُ اللَّهِ تَعَالَى بِأَنَّهُ كَسُبٌ؛ لِكَوْنِهِ مُنْزَهًا عَنْ جَلْبِ نَفْعٍ أَوْ دَفْعِ ضَرٍِّ.

**وَأَيْضًا الْكَسُبُ:** هُوَ مُبَاشَرَةُ الْأَسْبَابِ بِالإِخْتِيَارِ وَهُوَ الْمَعْنَى بِقولِهِمْ: الْكَسُبُ صَرْفُ الْعَبْدِ قُدرَتَهُ.

(فَإِنْ قِيلَ) مَا الْفَرْقُ بَيْنَ الْكَسُبِ وَالْخَلْقِ؟

(قُلْنَا): صَرْفُ الْعَبْدِ قُدرَتَهُ وَإِرَادَتَهُ إِلَى الْفِعْلِ كَسُبٌ۔ وَإِيْجَادُ

اللّهِ تَعَالَى الْفِعْلَ عَقِيبَ ذَلِكَ الصَّرْفِ خَلْقُ.  
 وَالْمَقْدُورُ الْوَاحِدُ دَاخِلٌ تَحْتَ الْقُدْرَتَيْنِ؛ لَكِنْ بِجِهَتَيْنِ مُخْتَلِفَيْنِ،  
 فَالْفِعْلُ مَقْدُورُ اللّهِ تَعَالَى بِجِهَةِ الْإِيمَادِ، وَمَقْدُورُ الْعَبْدِ بِجِهَةِ الْكَسْبِ.  
 فَلَا يَلِزَمُ تَوَارُدُ الْعِلْتَيْنِ الْمُسْتَقْلَتَيْنِ عَلَى الْمَعْلُولِ الْوَاحِدِ الشَّخْصِيِّ، وَهُوَ  
 مَحَالٌ. (دستور العلماء / ١٤٠)

کسب: (۱) جلب منفعت یادِ فرع مضرت تک پہنچانے والا کام۔

(۲) اسباب و آلات کو ارادہ و اختیار سے کام میں لانا، اور یہی مراد ہے  
 اُن کی تعریف: الکسب: صرفُ العبدِ قدرَتُهُ سے، یعنی بندے کا اپنی قدرت کو  
 صرف کرنا۔

ملاحظہ: تاثیرِ الہی کو کسب سے تعبیر نہیں کیا جاسکتا؛ کیوں کہ وہ ذات، جلب  
 منفعت و درفعِ مضرّت سے مُبِرراً ہے۔

کسب و خلق میں فرق: اگر یہ پوچھا جائے کہ: کسب و خلق کے درمیان کیا  
 فرق ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ: بندے کا اپنی قدرت و ارادہ فعل کو کام میں لانا  
 ”کسب“، کہلاتا ہے، اور بندے کی کاوش کے بعد باری تعالیٰ کا اُس فعل کو وجود میں  
 لانا ”خلق“، کہلاتا ہے۔

الحاصل! ایک ہی عمل دو مختلف الجہت قدرتوں کے تحت داخل ہے،  
 چنان چہ یہی عمل ایجاد و اختراع کی جہت سے باری تعالیٰ کی قدرت میں ہے، اور  
 کسب و کمائی کی جہت سے بندے کی قدرت میں ہے؛ لہذا متعین معلوم واحد پر  
 دو مستقل علتوں کے ایک ساتھ جمع ہونے کا نقض (جو محال ہے) لازم نہ آئے گا۔

الكلٌّ على نوعين:

**مَجْمُوعِيٌّ**: مثل: كُلُّ إِنْسَانٍ لَا يُشْبِعُهُ هَذَا الرَّغِيفُ.

**إِفْرَادِيٌّ**: مثل كُلُّ إِنْسَانٍ حَيَّاً.

ففي الأول: يكون الحكم بإثبات المحمول لمجموع أفراد الموضوع أو فيه عنه، وفي الثاني: يكون الحكم بإثبات المحمول لكل واحد من أفراد موضوعه وفيه عنه (١). (دستور العلماء ٩٨/٣)

تعريفات او مثالوں کے موقع میں جہاں لفظ ”کُلٌّ“ کا استعمال ہوتا ہے، وہ تین معانی میں مستعمل ہوتا ہے:

کل بے معنی کلی: (یعنی وہ لفظ ”کُلٌّ“ جس میں موضوع کی ماہیت پر حکم لگایا گیا ہو، نہ کہ موضوع کے افراد کے لیے)، جیسے: كُلُّ إِنْسَانٍ نَوْعٌ، انسان ایک کلی ہے، جو نوع ہے۔

کل مجموعی: وہ کل ہے جس میں موضوع کے جملہ افراد پر محمول کے اثبات یا نئی کا حکم لگایا گیا ہو، جیسے: كُلُّ إِنْسَانٍ لَا يُشْبِعُهُ هَذَا الرَّغِيفُ، یہ چھاتی جملہ افراد انسان کو سیر نہیں کر سکتی۔

کل افرادي: وہ کل ہے جس میں موضوع کے افراد پر محمول کے اثبات کا

(١) الملاحظة: انعلم أن لفظ الكل بمعنى الكلية، مثل كُلُّ إِنْسَانٍ نَوْعٌ؛ وبمعنى الكل المجموعي، نحو: كُلُّ إِنْسَانٍ لا يُسْعِهُ هَذِهِ الدَّارُ؛ وبمعنى الكل الإفرادي. والفرق: بين المفهومات الثلاثة ظاهر، والمعتبر في القياسات والعلوم هو المعنى الثالث، والمتمثل عليه هي المحسورة؛ أمّا الأولى فطبيعة، والثانية شخصية أو مهملة، والتي اشتغلت على البعض المجموعي فمهملة. (أنوار العلوم حاشيه سلم العلوم: ١٠٧)

حکم انفرادی طور پر (ہر ہر فرد پر) لگایا گیا ہو، جیسے: کل انسان حیوان، انسان کا ہر ہر فرد حیوان ہے۔

**ملحوظہ:** عامۃ استعمال ہونے والا لفظ ”کل“، کل افرادی ہوتا ہے، اور اُس وقت یہ قضیہ محصورہ شمار ہو گا۔ (۱)

**الكلام اللغو:** ضمُّ الكلام مَا هُوَ ساقِطُ العِبْرَةِ مِنْهُ، وَهُوَ الَّذِي لَا مَعْنَى لَهُ فِي حَقِّ ثُبُوتِ الْحَكْمِ، (نحو قول الزوج: ”أنت طالق أمس“ وقد نكحها اليوم؛ فكلامُه لغُو). (كتاب التعريفات: ۱۹۴)

کلام لغو: کلام میں ایسی عبارت ذکر کرنا جو غیر معتبر ہو یعنی اس عبارت کا ثبوت حکم سے کوئی تعلق نہ ہو، (جیسے: زید نے ہندہ سے آج نکاح کیا اور کہا: أنت طالق أمس تو کل گذشتہ سے طلاق والی ہے، یہ کلام لغو ہے، یہ تو ایسا ہی ہے کہ وہ یوں کہے: أنت طالق قبل أن أخلق).

**الكلام اللفظي:** هو الْمُرْكُبُ مِنَ الْأَلْفَاظِ وَالْحُرُوفِ الدَّالِيةِ

على معنى في نفس المتكلم. (دستور ۳/۱۵۵)

کلام لفظی: مراد متكلم پر دلالت کرنے والے الفاظ اور حروف کا مجموعہ۔

**الكلام النفسي:** هو معنى في نفس المتكلم يدل عليه بالعبارة أو الكتابة أو الإشارة، كما أشار إليه الأ Heller:

(۱) ملاحظہ: مُهْمَلَاتُ الْعُلُومِ فِي حُكْمِ الْمَحْصُورَةِ الْكُلِّيَّةِ: تعريفات وغیرہ موضع میں استعمال ہونے والے مہمل قضایا، اگرچہ بہ ظاہر قضایا مہملہ ہیں؛ لیکن وہ محصورہ کلیہ کے حکم میں ہوتے ہیں۔ تفصیل ”انوار المطالع فی ہدایات المطالع“: ادارۃ الصدقیق ڈا بھیل [پر ملاحظہ فرمائیں۔

|                                             |                                               |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| جُعِلَ اللِّسَانُ عَلَى الْفُوَادِ دَلِيلًا | إِنَّ الْكَلَامَ لِفِي الْفُوَادِ، وَإِنَّمَا |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|

والمراد بالمعنى: ما يقابل النظم والألفاظ، لاما فيه يقابل

الذات. (دستور العلماء ٣/٩٦)

**كلامٍ نفسي:** متكلم کے دل کا وہ مفہوم جس پر الفاظ، تحریر اور اشارہ دلالت کرتا ہو، اسی کلامٍ نفسي کی طرف اخطل شاعر نے اشارہ کیا ہے: ”حقیقت میں کلام تو دل، ہی میں ہوتا ہے، زبان تو محض دل کا ترجمان اور معتبر ہے۔“

**ملحوظہ:** کلام کرنے سے پہلے ہر متكلم اپنے دل و دماغ میں معانی کا ایک مجموعہ تیار کرتا ہے، اُس ذہنی خاکے کو ”کلامٍ نفسي“ کہا جاتا ہے، پھر ان معانی کو جن الفاظ سے تعبیر کرتا ہے اُس کو ”کلامٍ لفظی“ کہا جاتا ہے۔

**الكلي:** کلی کی تعریف باب الجھیم کے تحت ”جزئی“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الكليات الخمس:** (عند المنطقين) وتسمى بـ ”إيسا غوجي“، أياضاً. وهي: الجنس، والفصل، والنوع الحقيقى، والخاصة المطلقة، والعرض العام. (کشاف اصطلاحات الفنون: ٣٢)

كليات خمسة: (إيساغوجي)، كلی ذاتی کی تین قسمیں ہیں: جنس، نوع، فصل؛ اور کلی عرضی کی دو قسمیں ہیں: خاصہ، عرض عام۔

**الجنس:** هوَ كليٌّ مَقُولٌ عَلَى كَثِيرِينَ مُخْتَلَفِينَ بِالْحَقَائِقِ فِي جوابِ مَا هُوَ؟، كالحيوان؛ فإنه مَقُولٌ عَلَى الإِنْسَانِ وَالْفَرَسِ وَالْغَنَمِ إِذَا سُئِلَ عَنْهَا بـ ”مَا هِيَ؟“ ويقال: الإنسانُ والفرسُ مَا هُمَا؟ فالجوابُ: حيوان. (مرقات: ١١)

جنس: (مناطقہ کے نزدیک) وہ کلی ذاتی ہے جو "ماہو" کے جواب میں ایسی جزئیات پر بولی جاوے جن کی حقیقتیں الگ الگ ہوں، جیسے: حیوان جنس ہے؛ کیوں کہ وہ انسان، گھوڑا، بکری وغیرہ پر "ماہی" کے جواب میں بولا جاتا ہے، جن کی حقیقتیں الگ الگ ہیں، مثلًا جب کہا جائے کہ: انسان اور فرس کیا ہیں؟ تو جواب میں حیوان واقع ہوگا۔

**الجنس** : (عِنْدَ الْفُقَهَاءِ) كُلَّيْ مَقْوُلٌ عَلَى كَثِيرِينَ مُخْتَلِفِينَ

بِالْأَغْرَاضِ دُونَ الْحَقَائِقِ، كَالإِنْسَانِ؛ فَإِنَّهُ مَقْوُلٌ عَلَى كَثِيرِينَ مُخْتَلِفِينَ  
بِالْأَغْرَاضِ فَإِنْ تَحْتَهُ رَجُلًا وَامْرَأَةً.

وَالغَرَضُ مِنْ خِلْقَةِ الرَّجُلِ هُوَ كَوْنُهُ نِيَّاً وَإِمَاماً وَشَاهِداً فِي  
الْحُدُودِ وَالْقِصَاصِ وَمُقِيمًا لِلْجُمُعِ وَالْأَعْيَادِ وَنَحْوِهِ، وَالغَرَضُ مِنْ خِلْقَةِ  
المرأةِ كَوْنُهَا مُسْتَفْرِشَةً آتِيَّةً بِالوَلَدِ مُدَبِّرَةً لِأُمُورِ الْبَيْتِ. (کشاف ۳۰۲۱)

جنس: (فقہاء کے نزدیک) وہ کلی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے جن کی أغراض الگ الگ ہوں، جیسے: انسان، کہ اس کے تحت مرد و عورت ہیں جن دونوں کے تخلیق کی غرضیں مختلف ہیں: "مرد" نبی، امام وغیرہ بن سکتا ہے، اور "عورت" بچہ جنتی ہے، اور گھر یلو کام کا ج انجام دیتی ہے۔

**النَّوْعُ** : هُوَ كُلَّيْ مَقْوُلٌ عَلَى كَثِيرِينَ مُتَفَقِّينَ بِالْحَقَائِقِ فِي

جوابِ ما ہو؟، كَالإِنْسَانِ مِنْ الْحَيَوانِ. (مرقات: ۱۱)

نوع: وہ کلی ذاتی ہے جو "ماہو" کے جواب میں ایسی جزئیات پر بولی جائے جن کی حقیقت ایک ہو، جیسے: انسان نوع ہے، کہ وہ زید عمر، بکر وغیرہ پر

ماہم؟ کے جواب میں بولا جاتا ہے، جن کی حقیقت ایک ہے۔

**الملاحظة:** النوع (فِي عَرْفِ الْأُصُولِيِّينَ) کلی مقول علی کثیرین متفقین بالاغراض، كالرجل والمرأة، (وفي عرف المنطقيين) کلی مقول علی کثیرین متفقین بالحقيقة۔ (دستور ۴۹۰/۳) نوع: (اہل اصول کے نزدیک) وہ کلی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے جن کی غرض (مقصد) ایک ہو، (جیسے: مرد اور عورت دونوں اہل اصول کے نزدیک الگ انواع ہیں؛ کیوں کہ دونوں کی اغراض مختلف ہیں)۔

نوع: (مناطقہ کے نزدیک) وہ کلی ذاتی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے جن کی حقیقت ایک ہو، (جیسے: انسان، چاہے مرد ہو یا عورت)۔

**الفصل:** هوَ كُلٌّ مَقُولٌ عَلَى الشَّيْءِ فِي جَوَابٍ أَيْ شَيْءٍ هُوَ فِي ذَاتِهِ؟، كَمَا إِذَا سُئِلَ: إِلَّا نَسَانٌ بِـ“أَيْ شَيْءٍ” هُوَ فِي ذَاتِهِ؟ فَيُجَابُ: بِأَنَّهُ نَاطِقٌ۔ (مرقات: ۱۲)

**فصل:** وہ کلی ذاتی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے جن کی حقیقت ایک ہو، اور وہ دوسری حقیقوں سے اُس حقیقت کو جدا کر دے، جیسے: ناطق انسان کا فعل ہے، کیوں کہ وہ زید، عمر، بکر وغیرہ پر ایسی شے ہو فی ذاتہ کے جواب میں بولا جاتا ہے جن کی حقیقت ایک ہے، اور وہ انسان کو دوسری حقیقوں سے یعنی بیل، بکری وغیرہ سے جدا بھی کرتا ہے۔

کلی عرضی کی دو قسمیں ہیں: خاصہ، عرض عام

**الخاصَّةُ:** هوَ كُلٌّ خَارِجٌ عَنْ حَقِيقَةِ الْأَفْرَادِ، مَحْمُولٌ عَلَى

أَفْرَادٍ وَاقِعَةٍ تَحْتَ حَقِيقَةٍ وَاحِدَةٍ فَقَطُّ، كَا الضَّاحِلِ لِلنَّاسِنَ وَالْكَاتِبِ لَهُ۔ (مرقات: ۱۳)

**خاصہ:** وہ کلی عرضی ہے جو اپنے افراد کی حقیقت سے خارج ہو، اور ایک حقیقت کے تحت واقع تمام یا بعض افراد کے ساتھ خاص ہو، جیسے: ضاحد اور کاتب، انسان کا خاصہ ہے، کیوں کہ وہ زید، عمر، بکر وغیرہ کے ساتھ خاص ہے جن کی ماہیت ایک ہے۔

**ملحوظہ:** خاصہ: چاہے ایک حقیقت کے تمام افراد کے ساتھ خاص ہو، جیسے: لکھنے کی صلاحیت کا ہونا انسان کا خاصہ ہے، اور تمام افراد میں پایا جاتا ہے۔ یا بعضے افراد کے ساتھ خاص ہو، جیسے باقاعدہ کاتب ہونا، انسان کا خاصہ ہے؛ لیکن بعضے افراد میں پایا جاتا ہے؛ اول کو خاصہ شاملہ اور ثانی کو خاصہ غیر شاملہ کہتے ہیں۔

**العَرْضُ الْعَامُ:** هُوَ الْكُلُّيُّ الْخَارِجُ الْمَقُولُ عَلَى أَفْرَادٍ حَقِيقَةٍ وَاحِدَةٍ وَعَلَى غَيْرِهَا، كَالْمَاشِيُّ الْمَحْمُولُ عَلَى أَفْرَادٍ إِلَيْهِنَّ وَالْفَرَسِ۔ (مرقات: ۱۳)

**عرض عام:** وہ کلی عرضی ہے جو ایک حقیقت کے افراد کے ساتھ خاص نہ ہو؛ بلکہ چند مختلف حقیقتیں رکھنے والے افراد پر صادق آئے، جیسے: ماشی (پاؤں سے چلنے والا) ہونا انسان کا عرض عام ہے؛ کیوں کہ وہ انسان، فرس، بقر، غنم وغیرہ مختلف حقیقتیں رکھنے والے افراد پر صادق آتا ہے۔

**الكليات الفرضية:** هِيَ التِّيْ لَا يُمْكِنُ صِدْقُهَا فِي نَفْسِ الْأَمْرِ عَلَى شَيْءٍ مِّنَ الْأَشْيَاءِ الْخَارِجِيَّةِ وَالْذَّهْنِيَّةِ، كَالـ”لَا شَيْءٌ“ وَالـ”لَا مَوْجُودٌ“

والـ”لَّامُمُكَنَّ“ بِالإِمْكَانِ الْعَامِ؛ فَإِنَّ كُلَّ مَا يُفَرِّضُ فِي الْخَارِجِ فَهُوَ شَيْءٌ فِي الْخَارِجِ ضَرُورَةً، وَكُلُّ مَا يُفَرِّضُ فِي الْذَّهَنِ فَهُوَ شَيْءٌ فِي الْذَّهَنِ ضَرُورَةً، فَلَا يَصِدُّقُ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ عَلَى شَيْءٍ مِنْهُمَا أَنَّهُ ”لَا شَيْءٌ“. وَكُلُّ مَا فِي الْخَارِجِ يَصِدُّقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَوْجُودٌ فِيهِ، وَكُلُّ مَا فِي الْذَّهَنِ يَصِدُّقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَوْجُودٌ فِي الْذَّهَنِ، فَلَا يُمْكِنُ صِدْقُ نَقْيَضِهِ، أَعْنِيُ الـ”لَّامُوجُودَ“ عَلَى شَيْءٍ أَصْلًا. (دستور/٣/١٦٨)

کلی فرضی: وہ کلی ہے جو خارجی اور ذہنی کسی چیز پر منطبق نہ ہو سکے، جیسے لاشی، لاموجود (معدوم) اور لاممکن (غیرممکن الوجود); (کہ ان کا کوئی خارجی یا ذہنی فرد موجود نہیں)؛ کیوں کہ اگر ہم خارج میں اُس کا کوئی فرد خارج میں تسلیم کریں تو وہ شی ہو گانہ کہ لاشی؛ اسی طرح اگر لاشی کا کوئی فرد ذہن میں تصور کریں تو وہ بھی واجبی طور پر شی ہو گا۔ الحاصل! خارج یا ذہن میں موجود کسی بھی چیز پر لاشی کا اطلاق نہ ہو گا۔

نیز ہر وہ چیز جس کا مصدق خارج میں ہو تو وہ خارج میں موجود ہے (نہ کہ لاموجود)؛ اور ہر وہ مفہوم جو ذہن میں پایا جائے تو وہ ذہن میں تو موجود ہے، لپس ان دونوں پر ”موجود“ کی نقیض: ”لاموجود“ قطعاً صادق نہ آئے گی، (کہ وہ دونوں نقیضیں ہیں، اور نقیضین کا اجتماع محال ہے)۔

**الكل والكلبي:** باب الجھم کے تحت ”جزء، جزئی“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الكتابية:** باب التاء کے تحت ”تشییه“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الكنية:** باب العين کے تحت ”علم“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الكيفية النفسانية:** صفة راسخة للنفس، فإنَّ للنفس تحصل هيئة، أي صفة بسبب فعل من الأفعال، ويقال لتلك الهيئة عند الحكماء كيفية نفسانة؛ ثم هي تسمى ”حالة“ ما دامت سريعة الزوال، فإذا صارت بطيئة الزوال وحصل لها الرسوخ بالتكرار، وممارسة النفس بها تسمى ”ملكة“. (دستور/٣٨٠)

واعلم أنَّ الكيفيات النفسانية إنْ كانت راسخة في موضوعها أي مُسْتَحْكَمَةَ فِيهِ بِحِيثُ لَا يَزُولُ عَنْهُ أَصْلًا أَوْ يَعْسُرُ زَوْلَهَا سُمِّيَتْ مَلَكَةً، وإنْ لَمْ تَكُنْ راسخة في سُمِّيَتْ حالاً لِقُبُولِهِ التَّغْيِيرِ والزَّوَالَ بِسُهُولَةٍ. (كشاف: ٤، ٢٤)

**كيفية نفسانية:** انسان کی صفت راسخہ کو کہتے ہیں؛ کیوں کہ کسی کام کے کرنے سے نفس میں ایک کیفیت پیدا ہوتی ہے جس کو حکما ”کیفیت نفسانية“ سے تعبیر کرتے ہیں، اس کی دو شمیں ہیں: ملکہ اور حال۔

**ملکہ**: نفس کی وہ کیفیت ہے جو بوجہِ مُزاولت و ممارست دیرپا ہو، چاہے وہ بالکل زائل نہ ہو یا اس کا زائل ہونا دشوار ہو، (جس کے ذریعے متعینہ کام کی مہارت اور سلیقہ پیدا ہو جائے)۔

**حال**: نفس کی وہ کیفیت ہے جو بوجہِ عدم ممارست تغیر پذیراً و جلد زائل ہونے والی ہو، (جیسے: فنِ کتابت ابتدائی مرحلے میں ”حال“، کہلاتا ہے، اگر ممارست چھوٹ جائے تو وہ کیفیت ختم ہو جائے گی؛ لیکن بار بار کتابت سے فن

میں مہارتِ تامہ پیدا ہو جائے گی، یہ ممارست ”ملکہ“ کھلاتا ہے)۔(۱)

(۱) ملحوظہ: ملکہ اور حال کی مذکورہ دو تعریفوں میں فرق یہ ہے کہ: اول تعریف کے مطابق حال و ملکہ دونوں کیفیتِ نفسانیہ کی فتمیں ہیں اور کیفیتِ نفسانیہ صفتِ راسخہ کو کہتے ہیں، گویا اس تعریف کے مطابق حال میں بھی صفتِ راسخہ ہوتی ہے؛ جب کے دوسری تعریف کے مطابق۔ جو مشہور بھی ہے۔ حال نفس کی صفت طاریہ ہوتی ہے نہ کہ راسخہ۔ یہی بات ابن سینا نے ”مقولات“ میں بیان کی ہے: إن الكيفيات التي يتعلّق بالأنفس منها ما يكون راسخاً في المتكيّف بها رسوحاً لا يزول أو يعسر زواله، وبالجملة لا يسهل زواله، ويسمى ”ملکۃ“؛ ومنها ما لا يكون راسخاً بل يكون مذعن للزوال سهل الانتقال فيسمى ”حالاً“. (موسوعة مصطلحات المنطق: ۱۰۰۰)

# باب اللام

**لا بشرط شيء** : باب الالف کے تحت ”اعتبارات ثلاثة“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**اللازم** : مَا يمتنعُ اْنْفِكَأُهُ عَنِ الشَّيْءِ، أَيْ لَا يجُوزُ أَنْ يُفَارِقَهُ۔ (کشاف اصطلاحات الفنون ٤/٨٩)

لازم: وہ چیز ہے جس کا شی ملزم سے جدا ہونا ممتنع ہو۔

**اللازم البین** : هُوَ الَّذِي يَكْفِي تَصْوُرُهُ مَعَ تَصْوُرِ مَلْزُومِهِ فِي حَزْمِ الْعَقْلِ بِاللَّزُومِ بَيْنَهُمَا؛ إِنَّمَا ذُكْرُ الْحَزْمِ، إِذْ لَوْ كَانَ كَافِيًّا فِي الظَّنِّ بِاللَّزُومِ لَمْ يَكُنْ بَيْنَاهُمَا.

عرضِ لازم کی دو قسمیں ہیں: لازم بین، لازم غیر بین۔

لازم بین: وہ لازم ہے جس کا ملزم کے ساتھ تصور کرنا لازم و ملزم کے درمیان لزومیت کا یقین دلانے والا ہو، (جیسے: بصر کا تصور عینی کے لیے لازم ہے، کہ نا بینا اُسی کو کہا جاتا ہے جس میں بینائی کی صلاحیت ہو، دیوار کو کوئی عینی نہیں کہتا۔ اور جیسے: چار کے تصور کے ساتھ زوجیت کا تصور کرنا)۔

**غير البين** : هُوَ الَّذِي يَفْتَقِرُ حَزْمُ الْذَّهْنِ بِاللَّزُومِ بَيْنَهُمَا، إِنَّمَا إِلَى وَسْطٍ فِيهِكُونُ نَظَرِيًّا، وَإِنَّمَا إِلَى أُمُّرٍ آخَرَ سَوَى تَصْوُرِ الْطَّرْفَيْنِ والوسط، كالحدس والتَّجْرِبة ونحوهما۔ (دستور العلماء ٤/٩١)

لازمٌ غير بین: وہ لازم ہے جس میں لزومیت کا یقین کرنے کے لیے لازم و ملزم کے تصور کے علاوہ (حدّ او سط یا حدس و تجربہ وغیرہ) کی ضرورت ہو، (جیسے: عالم کے لیے حدوث لازم ہے؛ لیکن طرفین کا تصور اس لزومیت کو سمجھانے والا نہیں ہے؛ بلکہ ان کے ما بین لزومیت کو سمجھنے کے لیے نظر قائم کرنے کی ضرورت ہے کہ دنیا تغیر پذیر ہے، ہر تغیر پذیر چیز فانی ہے، اس کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ دنیا فانی ہے)۔

ملحوظہ: حدس و تجربہ کی تفصیل باب الْعَمِ کے تحت ”مقدمات یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**اللازم الاعم:** أَنْ يُوجَدَ اللازمُ بِدُونِ الْمَلْزُومِ، وَأَيْضًا يُوجَدُ معَ الْمَلْزُومِ. وَأَمَّا الْمَلْزُومُ فَإِنَّهُ لَا يُوجَدُ بِدُونِ اللازمِ أَصْلًا. مثاله: الحيوان، فإنَّه لازمٌ للإنسانِ، فإنَّه يوجدُ بدونِ الإنسانِ وَيُوجَدُ أَيْضًا معَ الإنسانِ، وأَمَّا الإنسانُ فهوَ المَلْزُومُ، لَا يُوجَدُ بدونِ الحَيْوانِ. (حاشیہ نور الانوار ص: ۲۹)

لازم، لزوم کا اسم فاعل ہے، اور اہلِ اصول کے نزدیک لزوم کے معنی لا یمکن رفعہ یعنی جس کارفع ملزم سے ممکن نہ ہو، جیسے: انسان سے حیوانیت کا رفع ممکن نہیں ہے۔ (کشاف)

لازم اعم: اُس لازم کو کہتے ہیں کہ لازم، ملزم کے بغیر بھی پایا جائے اور ملزم کے ساتھ بھی پایا جائے، جب کہ ملزم بغیر لازم کے بالکل نہ پایا جائے، جیسے: حیوان انسان کا ”لازم اعم“ ہے؛ کیوں کہ حیوان، بدونِ انسان کے بھی پایا جاتا ہے (جیسے: بقر، غنم وغیرہ)، اور انسان کے ساتھ بھی پایا جاتا ہے، جب کہ

ملزوم (انسان) بدون حیوان کے بالکل نہیں پایا جاتا۔

**اللازم المساوي:** أَنْ لَا يُوجَدُ الْلَازِمُ بِدُونِ الْمَلْزُومِ وَلَا يُوجَدُ الْمَلْزُومُ بِدُونِ الْلَازِمِ، كَالإِنْسَانُ وَالنَّاطِقُ. (أيضاً)  
لازم مساوی: وہ لازم ہے کہ جس میں نہ لازم، ملزوم کے بغیر پایا جائے، اور نہ ہی ملزوم، بغیر لازم کے پایا جائے، جیسے: انسان اور ناطق (بے معنی: کلیات کا ادراک کرنے والا)۔

اللوازم: تُطْلُقُ عَلَى مَعْنَيَيْنِ: (أولیّة) كَالضَّوْءُ الْلَازِمُ لِلشَّمْسِ، والزَّوْجِيَّةُ لِلأَرْبَعَةِ. و (ثانویّة) كَاللَّزُومُ الَّذِي بَيْنَ الْلَازِمِ وَالْمَلْزُومِ؛ وَأَمَّا إِنْفَاءُ الْلَازِمِ يَسْتَلِزُمُ اِنْفَاءَ الْمَلْزُومِ فِمَا خُصُوصَ بِاللَّوَازِمِ الْأُولَى فَقَطُّ، دونَ الشَّانِيَةِ. (دستور ۳/ ۱۹۷)

لازم: اس کا اطلاق دو معنوں کے لیے ہوتا ہے: لازم اولی، لازم ثانوی:

**لازم اولی:** جیسا کہ سورج کے لیے دھوپ کا ہونا لازم ہے، کہ دھوپ والا ہونا سورج سے جدا ہونا ممتنع ہے؛ اسی طرح چار کے لیے زوجیت کا ہونا لازم ہے۔ اور یہی وہ لازم ہے جس کے باہت قاعدہ ہے کہ: لازم کا مُنشَقٰی ہونا ملزوم کے نابود ہونے کو مستلزم ہے۔

**لازم ثانوی:** لازم و ملزوم کے درمیان کی نزدیکی کے لیے لزوم کا ہونا لازم ثانوی کہلاتا ہے (۱)۔

(۱) محوظہ: اولاً اور ثانیاً کا مطلب یہ ہے کہ، کسی لفظ کا کلی کے بعض افراد پر صادق آنا دوسرا بعض پر صادق آنے کے لیے علت ہو، جیسے: لفظ ”موجود“ ایک کلی ہے، اُس کے افراد ذاتی باری اور دیگر موجودات =

**الملازمة:** هيَ وَالْتَّلَازُمُ وَالْسُّتْلِزَامُ فِي اصطلاحِهِم بِمَعْنَى واحدٍ، وهوَ: كَوْنُ الْحُكْمِ (الملزم) مُقْتَضِيًّا لِلْحُكْمِ آخِرَ (اللازم)، بِأَنْ يَكُونَ إِذَا وُجِدَ الْمُقْتَضِيُّ وُجِدَ الْمُقْتَضَى وَقَاتَ وُجُودِهِ، كَكَوْنِ الشَّمْسِ طَالِعَةً، وَكَوْنِ النَّهَارِ مَوْجُودًا، فَإِنَّ الْحُكْمَ بِالْأُولِيِّ مُقْتَضِيًّا لِلْحُكْمِ بِالآخِرِ۔ (رشیدیہ ص: ۱۷)

**ملازمة واستلزم:** ملزم کا حکم، لازم کے حکم کا تقاضہ کرے، اس طور پر کہ جب کبھی مقتضی (مزوم کا حکم) پایا جائے تو مقتضا (لازم کا حکم) بھی پایا جائے، جیسے: طلوعِ شمس کے لیے دن لازم ہے، تو دن کے لیے طلوعِ شمس لازم ہے۔ (اس مثال میں ملزم یعنی طلوعِ شمس کا حکم، لازم یعنی دن کے حکم کا یعنی طلوعِ شمس کا تقاضہ کرتا ہے)۔ اسی طرح آگ کے لیے (دن ہو یا رات) دھواں لازم ہے، تو دھواں کے لیے دن، رات (دونوں ہی) میں آگ ضروری ہے؛ یہ اور بات ہے کہ دھواں دن میں نظر آتا ہے رات میں نظر نہیں آتا۔

**ملاحظہ:** ملازمة، تلازم اور استلزم اہلِ مناظرہ کے نزدیک ایک ہی معنی میں مستعمل ہیں؛ (لیکن اہلِ مناظرہ کے علاوہ کے نزدیک: لزوم و استلزم دونوں

---

= ہیں؛ مگر موجود کا صدق ذاتی باری پر اولاً ہے، اور دیگر موجودات پر ثانیاً ہے، یعنی ذاتی باری کا وجود دیگر موجودات کے وجود کے لیے علت ہے، بالکل اسی طرح چار کے عدد کے لیے زوجیت لازم ہے، یہ لزوم اولی ہے؛ پھر اس نزومیت کا نتیجہ یہ ہو گا کہ، چار کی طرف زوجیت کے لزوم کی نسبت (مثلاً: چار کے لیے زوجیت لازم ہے) جب بھی پائی جائے، تو یہ لزوم کی نسبت بھی لازم ہو گی، (یعنی چار کے لیے زوجیت کا لازم ہونا بھی لازم ہو گا)؛ پس خاص اس نسبت کے لحاظ سے چار کے لیے زوجیت اور زوجیت کے لیے چار لازم ہو گا؛ لیکن اس لزوم کے لازم ثانوی ہونے کی وجہ سے قاعدة کلیہ: ”لازم کا مشقی ہونا ملزم کے مشقی ہونے کو ستمز ہے“، جاری نہیں ہو گا۔

امتناع الانفِكَاك من أحد الجانبيْن كـمعنى مـيـن مستـعـمل هوـتـے هـيـن اور مـلـازـمـت وـتـلاـزـمـ بـاـهـمـيـ مـشـارـكـتـ يـاـشـارـكـ فـيـ الـمـفـهـومـ كـمـيـ وجـهـ سـيـ اـمـتنـاعـ الانـفـكـاكـ عـنـ الـطـرـفـيـنـ كـمعـنىـ مـيـنـ مـسـتـعـملـ هوـتـے هـيـنـ).ـ

### **الاستلزم:** طلب لزوم الشيء، أي كون الشيء طالباً لأن

يكون شيء آخر لازماً له. (دستور العلماء / ٨١) (١)

استلزم: شيء كـلـزـومـ كـأـطـلـبـ كـرـنـاـ،ـ يعنيـ شـيـ كـاـسـ بـاتـ كـمـقـضـيـ هـوـنـاـ كـهـ دـوـسـرـيـ شـيـ اـسـ كـلـازـمـ هـوـ،ـ (مـثـلاـ:ـ آـگـ مـقـضـيـ هـيـ كـهـ حـرـارتـ اـسـ كـلـيـ لـازـمـ هـوـ)

### **الملازمة العقلية:** عدم إمكان تصور الملزم بدون

تصور لازمه للعقل.

ملازمة عقلية: وـهـ لـازـمـ هـيـ جـسـ مـيـنـ لـازـمـ كـأـتـصـورـ كـيـ بـغـيرـ مـلـزـومـ كـأـتـصـورـ كـرـنـاـ عـقـلـاـ نـاـمـكـنـ هـوـ.

### **الملازمة العادبة:** هي أن يمكن للعقل تصور الملزم

بدون تصور لازمه، كفساد العالم على فرض تعدد الآلهة، لإمكان الإتفاق. (دستور / ٣٨٠) (٢)

ملازمة عادبة: وـهـ لـازـمـ هـيـ جـسـ مـيـنـ لـازـمـ كـأـتـصـورـ كـيـ بـغـيرـ مـلـزـومـ كـأـتـصـورـ كـرـنـاـ عـقـلـاـ مـمـكـنـ هـوـ؛ـ (ـلـيـكـنـ عـادـةـ مـمـكـنـ نـهـ هـوـ)،ـ جـيـسـ:ـ تـعـدـ دـالـهـ كـتـسـلـيمـ كـرـنـےـ پـرـ عـالـمـ مـيـنـ

(١) الملازمة واللزوم والتلازم: في اللغة امتناع انفكاك شيء عن آخر، وفي الاستلاح: كون أمر مقتضياً لآخر على معنى أنه يكون بحيث لو وقع يقتضى وقوع أمر آخر، كظهور الشمس للنهار، والنهر لظهور الشمس، وكالدخان للنار في الليل والنهار والنار للدخان كذلك، وإن كان الدخان مرئياً في النهار وغير مرئي في الليل. (دستور / ٣٨٠) (٢)

فساد کا ہونا لازم ہے؛ لیکن یہ بات عقلًا ممکن ضرور ہے کہ تمام معبودانِ باطلہ کسی امر پر متفق ہو جائیں اور عالم میں فساد نہ ہو۔

ملحوظہ: بنابریں فرمانِ الٰہی: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ هُوَ مُفْدَدٌ مَّا أَوْلَى لِفَسَدَتَا﴾ تالی کے درمیان تلازم قطعی نہیں ہے؛ بلکہ عادت پرمنی ہے، کہ عامۃ حکام بشری کے تعدد کے وقت باہمی نزاع ہوتا رہتا ہے۔

**اللطیفة:** باب النون کے تحت ”نکتہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**اللف والنشر:** أَنْ يُلَفَّ شَيْئَانِ مَثَلًا ثُمَّ يُرَدَّفَا بِتَفْسِيرِهِمَا أَوْ بِمَا يُنَاسِبُهُمَا جُمْلَةً، اِعْتِمَادًا عَلَى أَنَّ السَّامِعَ الْفَطِنَ يَرَدُّ إِلَى كُلِّ مِنْهُمَا مَا هُوَ لَهُ. فَإِنْ كَانَ عَلَى التَّرْتِيبِ بِأَنْ كَانَ الْأَوَّلُ لِلْأَوَّلِ وَالثَّانِي لِلثَّانِي وَهَذَا فَالْلَّفُ وَالنَّشْرُ عَلَى التَّرْتِيبِ؛ وَإِلَّا فَعَلَى غَيْرِ التَّرْتِيبِ. كَقُولِهِ تَعَالَى ﴿وَمَنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ﴾ فَإِنَّهُ تَعَالَى ذَكَرَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلَى التَّفْصِيلِ ثُمَّ ذَكَرَ مَا لِلَّيْلِ: وَهُوَ السُّكُونُ فِيهِ، وَمَا لِلنَّهَارِ: وَهُوَ الْإِبْتِغَاءُ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ عَلَى التَّرْتِيبِ. (دستور ۲۰۳/۳)

لف ونشر: اہل بیان کے نزدیک کسی مسئلے میں مثلاً دو چیزوں کو اکٹھا (اجمالاً) ذکر کرنا، پھر اور دو چیزوں بیان کرنا جو پہلی دو سے نسبت رکھتی ہوں، اس اعتماد پر کہ سمجھدار مخاطب ہر ایک کو اس کے مناسب منسوب ایسے ملے گا، پس اگر پہلی ترتیب ذکری بعد میں بھی برقرار ہو تو اسے ”لف ونشر مرتب“، (لف ونشر غیر مشوش) کہتے ہیں، اور اگر بعد واہی ترتیب برکس ہو تو اسے لف ونشر غیر مرتب (لف ونشر مشوش) کہتے ہیں۔

(اول کی مثال) جیسے: باری تعالیٰ کا فرمان: ﴿وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الظَّلَلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ﴾ اور اپنی مہربانی سے بنادیے تمھارے واسطے ”رات اور دن“ کہ اس (رات) میں ”چین“، بھی کرو اور ”تلash بھی کرو (دن میں) کچھ اس کا فضل، اور تاکہ تم شکر کرو، اس میں باری تعالیٰ نے رات اور دن کی وضاحت فرمائی، پھر تفصیل کرتے ہوئے اولاً رات کا مناسب: آرام کرنا، اور ثانیاً دن کا مناسب: روزی کی تلاش کرنا، کوڈ کر کیا ہے۔

### **اللفظ المفرد:** هو اللَّفْظُ الَّذِي لَا يَدْلُ جُزْءٌ عَلَى جُزْءٍ

معناہ۔ (دستور العلماء ۳۵۱/۳)

لفظ مفرد: وہ لفظ ہے جس میں لفظ کا جز، معنی کے جز پر دلالت نہ کرے، (جیسے: لفظ ”زید“ ذاتِ زید پر دلالت کرتا ہے، لیکن ”ز، ی، اور دال“ ذاتِ زید کے کسی خاص عضو پر دال نہیں)۔

### **المعنى المفرد:** هو المَعْنَى الَّذِي لَا يَدْلُ جُزْءٌ لِفَظِهِ

علیٰ جزءِهِ (أی علیٰ جزءٍ معناہ)۔ (دستور العلماء)

معنی مفرد: وہ معنی ہے جس کے لفظ کا جزو معنی کے جزو پر دلالت نہ

(۱) المُفَرَّدُ يَقْعُ صِفَةَ الْلَّفْظِ وَالْمَعْنَى، وَلَكِنَّ الْلَّفْظَ الْمُفَرَّدَ هُوَ الْلَّفْظُ الَّذِي لَا يَدْلُ جُزْءٌ عَلَى جُزْءٍ مَعْنَاهُ؛ وَالْمَعْنَى الْمُفَرَّدُ: هُوَ الْمَعْنَى الَّذِي لَا يَدْلُ جُزْءٌ لِفَظِهِ عَلَى جُزْءٍ مَعْنَاهٍ؛ ثُمَّ الْمُفَرَّدُ الَّذِي لَا يَدْلُ جُزْءٌ جُزْءٌ عَلَى جُزْءٍ مَعْنَاهٍ هُوَ مُقَابِلُ الْمُرَكَّبِ۔

وقد يُطلق المفرد ويُراد به ما يُقابل المضاف، فيقال: هذا مفرد أي ليس مضافاً، وقد يُطلق ويُراد به ما يُقابل الجملة، فيقال: هذا مفرد أي ليس بجملة، والمفرد بهذا المعنى شامل للمركبات التقييدية، والواحد والمثنى والمجموع۔ (دستور العلماء ۲۱۲/۳)

کرے، (جیسے: لفظ ”عبداللہ“، مرکب ہے؛ لیکن نام رکھنے کی صورت میں اپنے معنی (اللہ کا بندہ) کے جزو پر دلالت نہیں کرتا)۔

**القب**: باب العین کے تحت ”علم“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**اللمس**: باب الحاء کے تحت ”حاسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**لنفسه**: باب الفاء کے تحت ”فی نفسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

## باب الميم

**مَا كَانَ** : هُوَ النَّظَرُ إِلَى الْمَاضِيُّ، نَحْوُهُ: ﴿وَاتُوا الْيَتَامَىٰ أَمْوَالَهُمْ﴾ أَيُّ الَّذِينَ كَانُوا يَتَامَىٰ ثُمَّ بَلَغُوا؛ فَالْيَتَامَىٰ مَجَازٌ مُرْسَلٌ، عَلَاقَتُهُ اعْتِبَارُ مَا كَانَ . (جواهر البلاغة: ١٨٠)

اعتبارِ ما كان: سابقة حالت (زمانہ گذشتہ) کا لحاظ کرتے ہوئے مجازاً کسی لفظ کا اطلاق کرنا، جیسے: باری تعالیٰ کافرمان: ﴿وَآتُوا الْيَتَامَىٰ أَمْوَالَهُمْ﴾، اور جن بچوں کا باپ مرجائے ان کے مال انھیں کو (یعنی ان بالغین کو جو پہلے بیتیم تھے) پہنچاتے رہو؛ یہاں پر لفظِ یتامی میں مجاز ہے (نابالغ بول کر بالغ مراد لینا)، جس کا علاقہ (غیرِ تشییہ میں سے) اعتبارِ ما كان ہے۔

**مَا يَكُونُ** : هُوَ النَّظرُ إِلَى الْمُسْتَقِبِلِ، نَحْوُهُ: طَحَنْتُ خُبْزًا، أَيُّ حَبَّاً يَؤْوِلُ أَمْرُهُ إِلَى أَنْ يَكُونَ خُبْزًا، فَخُبْزًا مَجَازٌ مُرْسَلٌ، عَلَاقَتُهُ: اعْتِبَارُ مَا يَؤْوِلُ إِلَيْهِ، وَمِثْلُهُ: ﴿إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا﴾، أَيُّ عَصِيرًا يَؤْوِلُ أَمْرُهُ إِلَى خَمْرٍ؛ لِأَنَّهُ حَالَ عَصْرٍ لَا يَكُونُ خَمْرًا، فَالعَلَاقَةُ هُنَا: اعْتِبَارُ مَا يَؤْوِلُ إِلَيْهِ . (جواهر البلاغة: ١٨٠)

اعتبارِ ما کیون، مایوول: لاحقہ حالت (زمانہ آئندہ) کا لحاظ کرتے ہوئے مجازاً کسی لفظ کا اطلاق کرنا، جیسے: میں نے روٹی (یا آٹا) پیسوایا، یعنی ایسے دانوں کو پیسوایا جو مستقبل میں روٹی بننے والے تھے، یہاں پر لفظِ "خبز" میں مجاز ہے (کہ روٹی بول کر دانہ مراد لیا)، جس کا علاقہ اعتبارِ ما کیون ہے؛ اور جیسے: باری تعالیٰ کا

**فرمان:** ﴿إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا﴾، میں اپنے کو خواب میں دیکھتا ہوں کہ شراب نچوڑ رہا ہوں؛ یعنی میں انگور کا رس نچوڑتا ہوں جو رس مستقبل میں شراب ہونے والا ہے؛ کیوں کہ رس نچوڑتے وقت شراب نہیں ہوتی؛ بلکہ بعد میں ہوتی ہے، چنانچہ یہاں بھی مایوس ول کا علاقہ ہے۔

**مادة القياس:** باب الصاد کے تحت ”صناعات خمسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المانع:** باب الجمیم کے تحت ”جامع“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الماهیة:** باب الحاء کے تحت ”حقیقت“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**ما هو، ومراذه:** باب الحاء کے تحت ”حقیقت“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المبادیات:** باب الراء کے تحت ”رؤس ثمانیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المباشرة:** كُوْنُ الْحَرَكَةِ بِدُونِ تَوْسُّطٍ فِعلٍ اخْرَى

کحرکۃ الید۔ (كتاب التعريفات ص: ۱۹۹)

**المباشرة:** جنبش کا دوسرے عمل کے توسط کے بغیر (براہ راست) وجود میں آنا، جیسے: تلاکھولتے ہوئے ہاتھ کی حرکت مباشرۃ ہے (نہ کہ چابی کی حرکت، کہ وہ ہاتھ کی حرکت کے واسطے سے وجود میں آئی ہے)۔

**المبالغة:** أَنْ يَدْعِيَ الْمُتَكَلِّمُ لَوْصُفٍ بِلُوْغَهُ فِي الشَّدَّةِ أَوْ الضَّعْفِ حَدًّا مُسْتَبْعَدًا أَوْ مُسْتَحِيلًا، نَحْوُ: ﴿ظُلْمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ، إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُنْ يَرَاهَا﴾. والمبالغة تنحصر في ثلاثة أنواع

التَّبْلِيغُ، الْإِغْرَاقُ، الْغُلُوُّ. (جواهر البلاغة: ۲۳۰)

**مبالغہ:** متكلم کا کسی کی تعریف یا برائی کے وصف کو اس درجہ بڑھا چڑھا کر بیان کرنا جو دُور از قیاس اور ناممکن ہو، جیسے باری تعالیٰ کافر مان: ﴿ظُلْمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ، إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُنْ يَرَاهَا﴾، ان (کافروں کے اعمال) کی مثال ایسی ہے جیسے کسی گھرے سمندر میں پھیلے ہوئے اندھیرے، کہ سمندر کو ایک موج نے ڈھانپ رکھا ہو، جس کے اوپر ایک اور موج ہو، اور اس کے اوپر بادل؛ غرض اوپر تلے اندھیرے ہی اندھیرے، اگر کوئی اپنا ہاتھ باہر نکالے تو اُسے بھی دیکھنہ پائے۔

مبالغہ کی تین قسمیں ہیں: تبلیغ، اغراق اور غلو۔ اول دوم کے لیے کتب بلاغت ملاحظہ ہو۔

**الْغُلُوُّ:** إِنْ كَانَ الْإِدْعَاءُ (أَيُّ ادْعَاءُ الْمُتَكَلِّمِ لَوْصُفِ بُلُوغُهُ فِي الشّلَدَةِ أَوْ الْضَّعْفِ حَدًّا) مُسْتَحِيلًا عَقْلًا وَعَادَةً، وَالْمَقْبُولُ مِنْهُ كَقَوْلِهِ: ﴿يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيئُ وَلَوْلَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ، نُورٌ عَلَى نُورٍ﴾ [النور] (جواهر

البلاغة: ۲۳۰ بتقدیم وزیادة).

**غلو:** متكلم کا کسی میں تعریف یا برائی کے وصف کو اس درجہ بڑھا چڑھا کر بیان کرنا جو عقلًا اور عادَةً محال ہو؛ (جیسے: شاعر کا قول تَكَادُ قِسِّيَّةً مِنْ غَيْرِ رَامٍ ﴿تُمَكَّنُ فِي قُلُوبِهِمُ النَّبَالَا﴾: قریب ہے کہ ان کی کمانیں بغیر تیر چلانے دشمنوں کے دلوں میں تیروں کو جمادے)۔ غلو مقبول کی مثال باری تعالیٰ کافر مان: ﴿يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيئُ وَلَوْلَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ، نُورٌ عَلَى نُورٍ﴾ اُس کا تیل اگر

اُس کو آگ بھی نہ چھوئے، تاہم ایسا معلوم ہوتا ہے کہ خود بے خود جل اٹھے گا، نور علی نور ہے۔

**ملحوظہ:** غلوٰ مقبول کی تین قسمیں ہیں، ان میں سے پہلی قسم وہ ہے جس میں لفظ کا دیا لوکو استعمال کیا گیا ہو، لو کی مثال باری تعالیٰ کا فرمان ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاسِعاً مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ﴾ ہے۔ تفصیل کے لیے ”جو اہر البلاغۃ“، کو ملاحظہ فرمائیں۔

**المبحث:** باب الدال کے تحت ”دعویٰ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المتقدמים والمتأخرین:** باب اسین کے تحت ”سلف“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المترادف:** ہو اللَّفْظُ الَّذِي يَكُونُ مَعْنَاهُ الْمَوْضُوعُ لَهُ وَاحِدًا، وَيَكُونُ لِذَلِكَ الْمَعْنَى لَفْظٌ آخَرُ مَوْضُوعُ لَهُ أُو لَفَاظٌ كَذَلِكَ۔ (دستور ۲۴۱/۳)

**متراوف:** وہ لفظ ہے جس کا معنی موضوع لہ ایک ہوا اور اُسی معنی کو ادا کرنے کے لیے مزید ایک یا چند اور الفاظ موضوع ہوں، (بِالْفَاظِ دِيْگَر: دو یا چند لفظوں کا ظاہری اختلاف کے باوجود ہم معنی ہونا، جیسے: لَيْتْ اور أَسْدُ، دونوں کا ترجمہ ”شیر“ ہے)۔

**المتصّرفه:** باب الحاء کے تحت ”حاسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المتن:** باب الشين کے تحت ”شرح“، کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**متن الحديث:** باب اسین کے تحت ”سند الحديث“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُتواترات:** باب امیم کے تحت ”مقدمات یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**مثال:** مَتَى شَاعَ إِسْتِعْمَالُ الْمَجَازِ الْمُرَكَّبِ عَلَى سَبِيلِ إِسْتِعَارَةِ سُمِّيَ مَثَلًاً. (سفينة البلغاء: ١٠٨)

**مثال:** (کہاوت) جب استعارہ تمثیلیہ کا استعمال عام ہو جاتا ہے تو وہی مثل کہلاتا ہے۔

ملاحظہ: استعارہ تمثیلیہ: وہ با معنی جملہ جو بہ وجہ مشابہت معنی موضوع لہ کے علاوہ میں مستعمل ہو، بشرط کہ معنی اصلی کو مراد لینے سے منع کوئی قرینہ بھی ہو۔ (تفصیل باب التاء کے ضمن میں ”تشبیہ“ کے تحت ملاحظہ فرمائیں)۔

**المثالُ:** هُوَ الْمُشَارِكُ فِي أَحَدِ الْأُوصَافِ، سَوَاءً كَانَ مُشَارُ كَاً فِي جَمِيعِ الْأُوصَافِ أَوْ لَا. (دستور ۳/۱۴۸)

**مثال:** وَهُنُوْنَهُ ہے جو اپنے مماثل کے کسی ایک وصف میں شریک ہو؛ چاہے مماثل کے جملہ صفات میں شریک ہو یا نہ ہو۔

والفرق بینہما: أَنَّ الْمِثَلَ هُوَ الْمُشَارِكُ فِي جَمِيعِ الْأُوصَافِ.

(دستور ۳/۱۴۸)

**مثال:** وَهُنُوْنَهُ ہے جو اپنے مماثل کے جملہ صفات میں شریک ہو (۱)۔

(۱) ولهذا قالَ اللَّهُ تَعَالَى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾، فلا يُقالُ: لَيْسَ مِثْلَهُ شَيْءٌ؛ وَلَا بُأْسَ بِأَنْ يُقالَ: لَهُ تَعَالَى مِثَالٌ، كَمَا يُقالُ: إِنَّ الْعَقْلَ مِثَالُ الشَّمْسِ؛ لِأَنَّهُ كَمَا يَنْكِشِفُ الْمَحْسُوسَاتُ بِالشَّمْسِ يَنْكِشِفُ الْمَعْقُولَاتُ بِالْعَقْلِ، فَالْعَقْلُ يُشَارِكُ الشَّمْسَ فِي الإِنْكَشَافِ، وَلَا يُقالُ: إِنَّ الْعَقْلَ مِثَالُ الشَّمْسِ. (دستور ۳/۱۴۸)

**الشاهد:** هو (في العربية) قولٌ عربيٌ (شعر أو نثر) قيلَ في عصرِ الإِحْتِجاجِ يُورِدُ للاحتجاجِ بِهِ عَلَى قَوْلٍ أَوْ رَأْيٍ أَوْ قَاعِدَةٍ. (موسوعة ص: ۴۰۵)  
**شاهد:** وَهُوَ عَرَبِيٌّ عَبَارَتْ (قَوْلٌ بَارِيٌّ، قَوْلٌ نَبُوِيٌّ، يَا قَوْلٌ فَصِحٌّ عَرَبٌ: شِعْرٌ هُوَ يَا نَثْرٌ) جَوْكِسِيٌّ رَائِيٌّ يَا قَاعِدَةٍ كَوْثَابَتْ كَرْنَةٍ كَمَوْقِعٍ پَرَبَّهُ طُورٌ اسْتَدَالَ نَقْلَةٍ كَجَانَةٍ۔  
وَالْفَرْقُ بَيْنَ الْمِثَالِ وَالنَّظِيرِ: أَنَّ الْمِثَالَ يَكُونُ جَزِئِيًّا لِلْمُمَثَّلِ بِخَلَافِ النَّظِيرِ.

وَالْفَرْقُ بَيْنَ الْأَمْثَلَةِ وَالشَّوَاهِدِ: أَنَّ الْأَمْثَلَةَ أَعْمَمُ مِنَ الشَّوَاهِدِ؛ لِأَنَّ الشَّوَاهِدَ تُسْتَعْمَلُ فِي كَلَامِ اللَّهِ تَعَالَى وَكَلَامِ النَّبِيِّ ﷺ، وَكَلَامِ الْفُصَحَاءِ. وَالْأَمْثَلَةُ فِيهَا وَفِي الْكَلَامِ الَّذِي يُؤَلِّفُهُ الْمُعْلَمُ مَثَلًا لِلتَّمَثِيلِ وَالْتَّفَهِيمِ. وَالْمُثُلُ -بِالضَّمَّنَتِينِ- جَمْعُ الْمِثَالِ. (دستور ۱۴۸/۳)

مثال ونظير میں فرق: مثال، اپنے ممثل لئے کی جزئیات میں سے ایک جزوی ہوتی ہے، جب کہ نظیر جزوی نہیں ہوتی، (جیسے: کلٌ فاعلٌ مرفوعٌ، کی مثال میں بے طور نمونہ: ضرب زید کو پیش کرنا مثال کہلاتا ہے، اور زید عالم کو پیش کرنا نظیر کہلاتا ہے، کہ وہ درحقیقت فاعل نہیں ہے؛ ہاں! اس عبارت میں زید مرفوع ضرور ہے، جیسے فاعل مرفوع ہوتا ہے)۔

مثال اور شاہد میں فرق: مثال، شاہد سے عام ہے (۱)؛ کیوں کہ شاہد کا

(۱) مثال: اُس کلام کو کہتے ہیں جن سے قاعدة کلیہ کی وضاحت مقصود ہو۔

شاہد: اُس شخص کے کلام کو کہتے ہیں جس کا کلام محاورات میں معتمد علیہ اور قابلٍ ثوثق ہو، اور وہ کلام قاعدة کلیہ کی تقریر کے لیے لایا گیا ہو۔ بے ای وجہ دونوں (مثال و شاہد) کے درمیان عام و خاص مطلق کی نسبت ہے، مثلاً: جو چیز شاہد بنے کی صلاحیت رکھتی ہے وہ مثال بھی بن سکے گی، اس کا عکس نہ ہوگا۔ (مارب الطبلہ: ۱۹۹)

اطلاق کلامِ الہی، کلامِ نبوی ﷺ اور کلامِ فصحائے عرب کے ساتھ خاص ہے، جب کہ مثال میں مذکورہ عبارتوں کے علاوہ عامِ معنوں کی وہ عبارتیں بھی داخل ہیں جو بطورِ نمونہ سمجھانے کے لیے لاتے ہیں۔

**المثنوی:** باب الشین کے تحت "شعر" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المجادلة:** باب الکسیم کے تحت "معارضہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المجاز:** باب التاء کے تحت "تشییہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المجاز المرسل:** باب التاء کے تحت "تشییہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

### علاقات المجاز المرسل: العمدة في أنواع العلاقة

الاستقرار، ويتحقق ما ذكره القوم إلى خمسة وعشرين: (دستور العلماء ١٥١/٣)

**مجاز مرسل:** مجاز مرسل کے علاقوں کا مدار تثییع اور تلاش پر ہے، جو علماء کے ذکر کے مطابق پچیس سے زائد ہیں:

أحدُها: إطلاقُ السَّبِبِ عَلَى الْمُسَبَّبِ، والثَّانِي: عَكْسُهُ، (نحو:

﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ﴾ [أی بقوۃ]، وقال تعالى: ﴿وَيُنَزَّلُ لَكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ رِزْقًا﴾ [أی مطرًا].

مسئیت کا علاقہ ہو، یعنی سبب بول کر مسبب مراد لیا جائے، جیسے: (اور ہم نے آسمان کو قدرت سے بنایا) میں یہ بول کر قوت مراد لینا؛ مسئیت کا علاقہ ہو، یعنی مسبب بول کر سبب مراد لیا جائے، جیسے: (اور وہ آسمان سے تمہارے لیے رزق بھیجتا ہے) یہاں رزق بول کر بارش کو مراد لیا گیا ہے۔

والثالث: إطلاقُ اسْمِ الْكُلِّ عَلَى الْجُزْءِ، والرَّابعُ: عَكْسُهُ،  
 (نحو: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِم﴾ [أي أناملهم]، وقال تعالى:  
 ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ﴾ [أي عتق عبد مؤمن أو أمة مؤمنة]).

كلية وجزئية كاعلاقة ہو، یعنی کل بول کر جو مراد لیا جائے، جیسے: ﴿وَهُنُّ  
 مُهُوسٌ لِيَتَّهِي إِلَيْهِ بَنِي إِنْجِيلِيَا نَبِيٌّ كَانُوا مِنْ أَنْجَلِيَا  
 أَوْ پَرِادِيَا لِيَتَّهِي: يَا جُزْءُ بول کر کل مراد لیا جائے، جیسے: ﴿اِيْكَ غَلامٌ يَا لَوْنْدِيٌّ كَاهِزَادَرَنَا﴾ اس میں گردن بول کر گردن والا (ذات) مراد لینا۔

والخامس: إطلاقُ اسْمِ الْمَلْزُومِ عَلَى الْلَّازِمِ، والسَّادِسُ: عَكْسُهُ،  
 (نحو: طلع الضوء [أي الشمس]، ملأ الشمس المكان [أي الضوء]).

ملزوم بول کر لازم مراد لینا، جیسے: سورج گھر میں داخل ہوا، اس مثال میں  
 سورج بول کر روشنی مراد لینا: یا لازم بول کر ملزوم مراد لینا، جیسے یوں کہیں: روشنی نکلی،  
 اس میں روشنی بول کر سورج مراد لینا۔

والسَّابعُ: إطلاقُ أَحَدِ الْمُتَشَابِهِينَ عَلَى الْآخَرِ، كِإِطْلَاقِ  
 الْأَسَدِ عَلَى الشُّجَاعِ.

دو مشابہ چیزوں میں سے ایک بول کر دوسرا مراد لینا، جیسے: شیر بول کر بہادر  
 آدمی مراد لینا۔

والثامنُ إطلاقُ اسْمِ الْمُطْلَقِ عَلَى الْمُقَيَّدِ، (نحو: ﴿فَتَحْرِيرُ  
 رَقَبَةٍ﴾ [أي مؤمنة]. والتاسعُ: عَكْسُهُ، (نحو: لکل فرعون موسى).  
 مطلق بول کر مقید مراد لینا، جیسے: ﴿تَوَآيْكَ غَلامٌ يَا لَوْنْدِيٌّ كَاهِزَادَرَنَا﴾

میں غلام بول کر مو من غلام مراد لینا؛ اور مقید بول کر مطلق مراد لینا، جیسے: ہر ظالم کی سرکوبی کے لیے کوئی نیک بندہ پیدا ہو جاتا ہے۔

والعاشر: إطْلَاقُ اسْمِ الْخَاصِ عَلَى الْعَامِ، وَالْحَادِيْ عَشَرَ: عَكْسُهُ، (نَحُوا: قَضِيَّةً لَا أَبَا حَسَنٍ لَهَا، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ﴾ [المراد منه: نعيم بن مسعود]).

خاص لفظ بول کر عام مراد لینا، جیسے: ابو حسن (کنیت علی) بول کر فیصل مراد لینا؛ عام بول کر خاص مراد لینا، جیسے: ﴿يَا ايْسَے لوگ ہیں کہ لوگوں نے اُن سے کہا﴾ میں لوگ بول کر نعیم بن مسعود مراد لینا۔

والثَّانِيُّ عَشَرَ: حَذْفُ الْمُضَافِ، نَحُوا: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرِيَّةَ﴾ أَيُّ أَهْلَهَا. مضاف کو حذف کرنا، جیسے: قریہ بول کر اہل قریہ مراد لینا۔

والثَّالِثُ عَشَرَ: [حَذْفُ الْمَوْصُوفِ]، نَحُوا: أَنَا ابْنُ جَلَّ، أَيُّ رَجُلٌ جَلَّ. موصوف کو حذف کرنا، جیسے: میں مشہور کا بیٹا ہوں، یعنی مشہور آدمی کا بیٹا ہوں (مشہور آدمی ہوں)۔

والرَّابِعُ عَشَرَ: تَسْمِيَةُ الشَّيْءِ بِاسْمِ مَا لَهُ تَعْلُقٌ بِالْمُجَاوِرَةِ، كالغالط للفضلات۔

شی بول کر متعلق شی مراد لینا، جیسے: غارط (کشادہ زمین) بول کر کشادہ زمین میں کیے جانے والا بول و برآزم مراد لینا۔

والخامسُ عَشَرَ: تَسْمِيَةُ الشَّيْءِ بِاسْمِ مَا يَؤْوِلُ إِلَيْهِ، نَحُوا: ﴿إِنَّى

أَرَانِيْ أَعْصِرُ خَمْرًا، أَيُّ عِنْبَا يَؤْوُلُ إِلَى الْخَمْرِ.

چیز کاما یکون (مستقبل کی حالت) کے اعتبار سے نام رکھنا، جیسے: ﴿مَيْن اپنے کو خواب میں دیکھتا ہوں کہ شراب نچوڑ رہا ہوں﴾، اس مثال میں مستقبل میں شراب ہونے والی انگور پر شراب کا اطلاق کیا گیا ہے۔

والسَّادِسُ عَشَرَ: تَسْمِيَةُ الشَّيْءِ بِاسْمِ مَا كَانَ، نَحُوُ: هَذَا عَبْدُ  
لِلْمُعْتَقِ (بالفتح).

چیز کاما کان (ماضی کی حالت) کے اعتبار سے نام رکھنا، جیسے: آزاد شدہ  
آدمی پر غلام کا اطلاق کرنا۔

والسَّابِعُ عَشَرَ: إِطْلَاقُ اسْمِ الْمَحْلِ عَلَى الْحَالِ، نَحُوُ: جَرَى  
المِيزَابُ.

محل کا اطلاق حال پر کرنا، جیسے: پائپ بول کر پائپ کا پانی مراد لینا۔  
والثَّامِنُ عَشَرَ: عَكْسُهُ، نَحُوُ: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ اِيْضَّتُ وُجُوهُهُمْ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ﴾ أَيُّ فِي الْجَنَّةِ؛ لَأَنَّهَا مَحْلُ الرَّحْمَةِ.

حال کا اطلاق محل پر کرنا، جیسے: ﴿أُوْر جن کے چہرے سفید ہو گئے ہوں گے وہ اللہ کی رحمت میں ہوں گے﴾، اس میں رحمت بول کر رحمت کی جگہ  
یعنی جنت مراد لیا ہے۔

والثَّاسِعُ عَشَرَ: إِطْلَاقُ اسْمِ آلَةِ الشَّيْءِ عَلَيْهِ، نَحُوُ: ﴿وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقِي فِي الْآخِرِينَ﴾، أَيُّ ذُكْرًا حَسَنًا.

شی کے آلہ کا اطلاق شی پر کرنا، جیسے: ﴿أُوْر میرا ذکر آئندہ آنے والوں

میں جاری رکھ، اس میں لسان بول کر حسن مراد لیا ہے۔

وَالْعِشْرُونَ: إِطْلَاقُ اسْمِ الشَّيْءِ عَلَى بَدْلِهِ، نَحْوُ: فُلَانُ أَكَلَ الدَّمَ، أَيُّ الدِّيَةَ.

احد البدلين کا اطلاق دوسرے پر کرنا، جیسے: دم (خون) بول کر دیت مراد لینا۔

وَالْحَادِيُّ وَالْعِشْرُونَ: النَّكِرَةُ تُذَكَّرُ لِلْعُمُومِ، نَحْوُ: ﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ﴾ أَيْ كُلُّ نَفْسٍ.

نکره موضع اثبات میں عموم کا فائدہ دے، جیسے: ﴿ہر شخص اپنے اگلے اعمال کو جان لے گا﴾ میں نفس بول کر کل نفس مراد لینا۔

وَالثَّانِيُّ وَالْعِشْرُونَ: إِطْلَاقُ اسْمِ أَحَدِ الضَّدَيْنِ عَلَى الْآخِرِ، نَحْوُ: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِّثْلُهَا﴾.

احد الضدین کا اطلاق دوسرے پر کرنا، جیسے: ﴿کسی بُرا تی کا بدلہ اسی جیسی برا تی ہے﴾، آیت مذکورہ میں ”سَيِّئَة“ کا اطلاق دو معنوں پر کیا گیا ہے: اول سیئیت سے ظلم کرنا مراد ہے، اور ثانی سے ظلم کا بدلہ لینا مراد ہے، جن دونوں میں سے اول ناجائز ہے، جب کہ ثانی یعنی ظلم کے برابر بدلہ لینا جائز اور مباح ہے، اُس پر مجاز اُسیت کا اطلاق کیا گیا ہے۔

وَالثَّالِثُ وَالْعِشْرُونَ: إِطْلَاقُ الْمَعْرَفِ بِاللَّامِ وَإِرَادَةِ وَاحِدٍ مُنْكَرٍ، نَحْوُ: ﴿أُذْخُلُوا الْبَابَ﴾، أَيْ بَابًا مِنْ أُبُوابِهِ.

معرف باللام کا اطلاق نکره پر کرنا، جیسے: ﴿اور دروازہ میں داخل

هوجاؤ ﴿ الْبَابُ مَعْرِفَةٌ (خاص دروازہ) بول کر باؤ من الأبواب مراد لینا۔

والرَّابِعُ وَالْعِشْرُونَ: إِطْلَاقُ الْحَذْفِ، نَحْوُ: ﴿ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا ﴾، أي لئلاً تضلوا.

کسی حرف وکلمہ کو حذف کرنا، جیسے: ﴿ اللَّهُ تَعَالَى تَمَسْ كے اس لیے بیان کرتے ہیں کہ تم گمراہی میں نہ پڑو ﴾، مثال مذکور میں 'لا'، حرف نفی کو حذف کیا ہے۔

والخَامِسُ وَالْعِشْرُونَ: الزِّيَادَةُ، نَحْوُ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾.

فافُهُمْ واحفَظُ. (دستور العلماء ۱۵۱/۳)

کسی حرف وکلمہ کو زیادہ کرنا، جیسے: ﴿ کوئی چیز اُس کے مثل نہیں ﴾، مثال مذکور میں تشبیہ کے معنی کے لیے دو کلمے ہیں جن میں ایک زائد ہے۔

الفائدة المهمة: ومن المجاز المرسل: إطلاق المصدر على المفعول،

في قوله تعالى: ﴿ صُنْعَ اللَّهِ الَّتِي أَتَقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾، أي مصنوعه (یہ خدا کا کام ہوگا جس نے ہر چیز کو مضبوط بنارکھا ہے)۔ (جواهر البلاغة: ۱۸۰)

وإطلاق الفاعل على المصدر، في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ ﴾ أي تکذیب (جس کے واقع ہونے میں کوئی خلاف (جھوٹ) نہیں)۔

وإطلاق الفاعل على المفعول، في قوله تعالى: ﴿ لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾ أي لامعصوم (نوح عليه السلام نے فرمایا کہ: آج اللہ کے قہر سے کوئی بچانے والا نہیں ہے)۔

وإطلاق المفعول على الفاعل، في قوله تعالى: ﴿ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ أي ساتراً، (اور جب آپ قرآن پڑھتے ہیں تو ہم آپ کے اور جو

لوگ آخرت پر ایمان نہیں رکھتے، ان کے درمیان میں ایک (چھپانے والا) پرده حائل کر دیتے ہیں)۔ (جواهر البلاغة: ۱۸۰)

**المُجَانَسَةُ:** بَابُ الْأَلْفَ كَتَبَ تَحْتَ "الْتَّحَاوَهُ" كَعِصْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَهِ فَرَمَيْتُمْ.

**المُجَدَّدُ:** بَابُ الْمُسَمِّ كَتَبَ تَحْتَ "الْمُحَقِّقَ" كَعِصْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَهِ فَرَمَيْتُمْ.

**المَجَالَهُ:** بَابُ الرَّاءِ كَتَبَ تَحْتَ "رِسَالَهُ" كَعِصْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَهِ فَرَمَيْتُمْ.

**المُجَمَّلُ:** مَا اجْتَمَعَتْ فِيهِ الْمَعْنَيَانِ أَوْ الْمَعْانِي مِنْ غَيْرِ رُجْحَانٍ لِأَحَدِهَا عَلَى الْبَاقِيِّ، فَاشْتَبَهَ الْمُرَادُ بِهِ إِشْتِبَاهًا لَا يُدْرِكُ إِلَّا بِبِيَانِ مِنْ جِهَةِ الْمُجَمِّلِ۔ (دستور ۳/۲۵۱)

**مجمل:** وہ کلام ہے جس میں کسی ایک معنی کی فوقیت کے بغیر مختلف معانی ملحوظ ہوں، اس طور پر کہ مجمل کی طرف سے وضاحت کیے بغیر مراد غیر واضح ہو۔

**المحاضرة:** حُضُورُ الْقَلْبِ مَعَ الْحَقِّ فِي (الاستفاضة) مِنْ

أَسْمَاءِهِ تَعَالَى۔ (دستور العلماء ۳/۲۶۲)

**محاضرہ:** حق تعالیٰ کے اسمائے حسنی میں مشغول ہونے (مراقبہ کرنے) کے نتیجہ میں دل کا استحضارِ حق میں ڈوبے رہنا۔

**المُحالُ:** مَا يَمْتَنِعُ وُجُودُهُ فِي الْخَارِجِ۔ (دستور ۳/۲۵۸)

**محال:** وہ چیز ہے جس کا وجود خارج میں ناممکن ہو۔

**الْفَرْقُ بَيْنَ الْمُحالِ وَالْمُمْتَنِعِ :** أَنَّ الْمُحالَ مَا

لَا يَجُوزُ كَوْنُهُ وَلَا تَصَوُّرُهُ؛ مِثْلُ قَوْلِكَ: الْجِسْمُ أَسْوَدُ أَبْيَضَ فِي حَالٍ

وَاحِدَةٍ؛ وَالْمُمْتَنِعُ: مَا لَا يَجُوزُ كَوْنُهُ وَيَجُوزُ تَصَوُّرُهُ فِي الْوَهْمِ، وَذَلِكَ

مِثْلَ قَوْلِكَ لِلرَّجُلِ: عِشْ أَبْدًا، فَيَكُونُ هَذَا مِنَ الْمُمْتَنَعِ؛ لِأَنَّ الرَّجُلَ لَا يَعِيشُ أَبْدًا مَعَ جَوَازَ تَصْوُرِ ذَلِكَ فِي الْوَهْمِ. (الفروق اللغوية: ۵۵)

**مُحَالٌ** اور **مُمْتَنَعٌ** کے درمیان فرق یہ ہے:

**مُحَالٌ**: وہ امر ہے جو خارج میں نہ پایا جائے اور نہ ہی اُس کا تصور کیا جاسکے، جیسے: معین جسم کا ایک ہی وقت میں سیاہ و سفید ہونا **مُحَالٌ** ہے۔

**مُمْتَنَعٌ**: وہ امر ہے جو خارج میں نہ پایا جائے؛ البتہ اُس کا تصور کیا جاسکے، جیسے کسی کو دعا دیتے ہوئے کہنا: ”تو ہمیشہ ہمیشہ زندہ رہے!“ کہ کسی کا ابد تک زندہ رہنا **مُمْتَنَعٌ** ہے، اگرچہ اس کا تصور کیا جا سکتا ہے۔

**المَحْذُوفُ**: باب الْكَمِيمِ کے تحت ”مُقدَّر“ کے ضممن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْمَحْقِقُ**: بالكسرِ مِنْ يُحَقِّقُ الْمَسَائِلَ بِدَلَائِلِهَا، وَمَحْقِقٌ (بالفتح) الْأَمْرُ الثَّابِتُ، وَالْمُرَادُ بِالْمَحْقِقِ فِي إِطْلَاقَاتِ مُتَأَخِّرِيْ عُلَمَاءِ الْحَنَفِيَّةِ هُوَ الْكَمَالُ بْنُ الْهُمَامُ، صَاحِبُ فَتْحِ الْقَدِيرِ. (رد المحتار بحوالة

الخلاصة البهية: ۴۷؛ دستور ۳/۲۶۳)

**مُحَقِّقٌ**: وہ عالم ہے جو مسائل کو دلائل کے ذریعے مسٹح کم اور مضبوط بنائے، (یعنی پختہ و مدلل کلام کرے)؛ **مُحَقِّقٌ** : پایہ ثبوت کو پہنچی ہوئی بات۔

ملاحظہ: متاخرین علمائے احناف کے یہاں **مُحَقِّقٌ** سے صاحبِ فتح القدری علامہ ابن ہمام مراد ہوتے ہیں۔

**الْمُدَقِّقُ**: مِنْ يُحَقِّقُ الْمَسَائِلَ بِدَلِيلِهَا، وَذَلِكَ الدَّلِيلُ بِدَلِيلٍ

آخر. (دستور ۳/۲۷۳)

**مدقق:** وہ عالم جو مسائل کو دلائل کے ذریعے مستحکم کرے، پھر ان دلائل پر بھی مدلل کلام کرے۔ (۱)

**المُحَدّد:** (فی حديث) ”إِنَّ اللَّهَ يَعِثُ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ عَلَى رَأْسٍ كُلُّ مَأْةٍ سِنَةٍ، مَنْ يُجَدِّدُ لَهَا دِينَهَا“۔ [رواه أبو داود مرفوعا] مَنْ يَحْيُ مَا اندَرَسَ مِنَ الْعَمَلِ بِالْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ، قالَهُ العلقمي فِي شَرِحِ الجَامِعِ الصَّغِيرِ؛ وَالمرادُ مِنْ رَأْسٍ كُلُّ مَأْهِ آخِرٌ كُلُّ مَأْهِةٍ۔ (التعریفات الفقهیہ: ۱۹۵)

مجید: ہر صدی کے اوائل میں پیدا ہونے والا وہ مصلح جو امورِ دینیہ میں مروجہ بدعاں کی اصلاح کرتا ہے، اور کتاب و سنت کے مٹے ہوئے احکام کو زندہ کرتا ہے۔

**المُجَربَاتُ:** باب الحکیم کے تحت ”مقدمات یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُخَلِّصُ:** (بفتح اللام) مَنْ صَفَاهُ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ الشَّرِكِ وَالْمَعَاصِيُّ۔ وَ(بكسیرها) مَنْ أَخْلَصَ الْعِبَادَةَ لِلَّهِ تَعَالَى۔ وَقَيْلَ: مَنْ يَخْفِي حَسَنَاتَهِ كَمَا يَخْفِي سَيِّئَاتَهِ۔ (دستور ۳/۲۶۷)

مخلص: وہ آدمی جس کو باری تعالیٰ نے شرک کی غلاظت اور معاصی کی گندگیوں سے نجات دی ہو۔

(۱) محقق: وہ عالم جو اشیاء کو دلائل کے ساتھ بیان کرنے والا ہو۔ اور مدقق: وہ عالم جو اشیاء کو دلائل کے ساتھ بیان کرتے ہوئے مقدماتِ دلائل کو بھی بیان کرنے والا ہو۔ دونوں کے درمیان عام و خاص مطلق کی نسبت ہے؛ محقق، عام مطلق ہے اور مدقق، اخص مطلق ہے۔ (حاشیہ مبیدی بحوالہ مأرب الطلبه: ۲۳۹)

**خلص:** وہ نیک نیت آدمی جو خلوصِ نیت سے خدا کی عبادت کرے؛ یا وہ آدمی جو اپنی نیکیوں کو ایسے چھپائے جیسے اپنی بدیوں کو چھپاتا ہے۔

**المُدَعِّی:** (اسُمُ الفاعلِ)، مَنْ إِذَا تَرَكَ دَعْوَاهُ تُرِكَ، أَيْ لَا يُجَرِّ عَلَى الْخُصُومَةِ إِذَا تَرَكَهَا؛ لأنَّ لَهُ حَقُّ الْطَّلِبِ، فَإِذَا تَرَكَ لَا سَبِيلَ عَلَيْهِ۔ (دستور ۳/۲۶۸)

**وقیل المُدَعِّی:** مَنْ لَا يَسْتَحِقُ إِلَّا بِحَجَّةٍ، كَالْخَارِجِ۔ والمُدَعِّی عليهِ: مَنْ يَكُونُ مُسْتَحِقًا بِقَوْلِهِ مَنْ غَيْرِ حَجَّةٍ، كَ”ذِي الْيَدِ“۔

**وقیل:** المُدَعِّی مَنْ يَتَمَسَّكُ بِغَيْرِ الظَّاهِرِ، والمُدَعَى عَلَيْهِ مَنْ يَتَمَسَّكُ بِالظَّاهِرِ۔ وقَالَ مُحَمَّدٌ: (فِي الأَصْلِ) الْمُدَعِّي عَلَيْهِ هُوَ الْمُنْكَرُ۔ (هدایہ ۳/۲۰۱)

**مدَّعِی:** (اس کی تین تعریفیں کی گئی ہیں:۔) وہ دعوے دار ہے جو اپنے مطالبے سے دست برداری کرے تو اُسے خصومت پر مجبور نہ کیا جائے؛ کیوں کہ ناش اُس کا حق ہے، اگرچھوڑ دے تو اُس پر کوئی تنگی نہیں، (برخلاف مدَّعی علیہ کے کہ اُس کو خصومت پر مجبور کیا جاتا ہے)۔

**مدَّعِی:** وہ دعوے دار جو جدت کیے بغیر متنازع فیہ کا حق دار نہ ہو، جیسے: غیر قابض۔

**مدَّعِی:** وہ دعوے دار جو خلافِ ظاہر رائے پر جمار ہے۔

**مدَّعِی عَلَيْهِ:** وہ خصم جو (مدَّعِی کے بینہ پیش نہ کرنے کی صورت میں) بلا دلیل و جدت محض اپنے قول سے حق دار بنے، جیسے: قابض۔

**مدَّعِی عَلَيْهِ:** وہ خصم جو موافقِ ظاہر رائے پر ہو، (یعنی ظاہری حال اُس کا

شامد ہو، جیسے: قابض)۔

**المُدَعَى:** (النَّتِيْجَةُ)، مَا يَحْصُلُ بَعْدَ إِتْيَانِ الدَّلِيلِ وَالْحُجَّةِ وَيَلْزَمُ مِنْهُ، وَهِيَ قَبْلَ الدَّلِيلِ مُدَعَىًّا، وَبَعْدَهُ نَتِيْجَةٌ؛ فَهُمَا مُتَّحِدَانِ بِالذَّاتِ وَمُتَغَايرَانِ بِالاُعْتِبَارِ۔ (دستور العلماء ۴۵۸/۳)

**مُدَعَى:** دلیل اور حجت سے لازم آنے والے قول کو دلیل ذکر کرنے سے پہلے مُدَعَى کہا جاتا ہے، اور دلیل ذکر کرنے کے بعد نتیجہ کہا جاتا ہے، جیسے: دنیا کا فانی ہونا ثابت کرنا، یہ مُدَعَى ہے جب اس پر دلیل قائم کی جائے کہ: دنیا تغیر پذیر ہے (صغریٰ)، ہر تغیر پذیر چیز حادث ہے (کبریٰ)، اس کا لازمی نتیجہ یہ ہوگا کہ: دنیا فانی ہے (نتیجہ)؛ گویا نتیجہ اور مُدَعَى دونوں ذات کے اعتبار سے متعدد ہیں، فرق صرف اعتباری ہے۔

**المُدَقَّق:** بَابُ الْمِيمِ كَتَبَتْ "مَحْقُوقٌ" كَضْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَةِ فَرَمَائِينَ۔

**المَدْلُول:** بَابُ الْمِيمِ كَتَبَتْ "مَفْهُومٌ" كَضْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَةِ فَرَمَائِينَ۔

**الْمَرْجَع:** مَكَانٌ رَجُوعُ الشَّيْءِ أَوْ زَمَانَةً، وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ مَصْدِرًا مِيمِيًّا بِمَعْنَى الرُّجُوعِ۔ (دستور العلماء ۲۸۳/۳)

**مَرْجَع:** رَجُوعٌ (ض) سے رجوعاً کا اسمِ ظرف ہے، بمعنی: لوٹنے کی جگہ یا زمانہ، یا بہ معنی رجوع، مصدرِ تسمیٰ ہے (وہ اصل مأخذ جس کی طرف علمی تحقیق کے لیے رجوع کیا جائے)۔

**الْمُرْجَز:** بَابُ الشِّينِ كَتَبَتْ "شِعْرٌ" كَضْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَةِ فَرَمَائِينَ۔

**الْمُرْكَب:** بَابُ الْبَاءِ كَتَبَتْ "بَسِيطٌ" كَضْمَنِ مِنْ مَلَاحِظَةِ فَرَمَائِينَ۔

**المُرْبِد:** من الإرادة، (وَعندَ أَرْبَابِ السُّلُوكِ): من انقطع إلى الله تعالى عن نظرٍ واستبصارٍ وتجردٍ عن إرادته. (دستور ۲۷۹/۳)

مُرید: (صوفیاء کے نزدیک) وہ پاکیزہ آدمی جو بصارت وبصیرت کے ساتھ خواہشات سے الگ تھلگ ہو کر اللہ کا ہور ہے۔

**المُراقبة:** استدامۃ علم العبد باطلاع الرَّبِّ عَلَيْهِ فِي جَمِيع أحواله. (دستور ۲۸۳/۳)

مراقبہ: بندے کا برابریہ استحضار رکھنا کہ پروردگارِ عالم اُس کے تمام احوال سے باخبر ہے۔

**المُزاح:** (بالكسْر) مُبَاسِطٌ لَا تُؤْذِي الْمَخَاطِبَ وَلَا تُوجِبُ حقارته، بخلاف الهزل والسخرية. (دستور ۲۸۸/۳)

مزاح: وہ بے تکلفانہ خوش طبعی جو مخاطب کونہ تکلیف پہنچائے، اور نہ ہی اُس کی سُکبی ہو؛ برخلاف بیہودہ گوئی اور ٹھٹھا (مذاق) اُڑانا۔

**المُسَاوَات:** (في البلاغة) باب الالف کے تحت "ایجاز" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُسَاوَات:** (في العربية) باب الالف کے تحت "اتحاد" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المسألة:** هي القضية التي يُبرهن عليها في العلم وتطلب فيه، فلا بد أن تكون نظريةً. (دستور ۲۹۸/۳؛ التعريفات الفقهية: ۲۰۳)

مسئلہ: وہ قضیہ (دینی قاعدہ) ہے جس پر دلیل قائم کی جائے، اور (خصم

سے) بہان کا مطالبہ کیا جائے؛ اس سے معلوم ہوا کہ ہر مسئلہ کا دلیل و جھٹ سے ثابت ہونا ضروری ہے۔

**مسئلہ و بحث:** دعویٰ کو کہتے ہیں اس حیثیت سے کہ اُس پر یا اُس کی دلیل پر اعتراض ہوتا ہے، یا اُس کا قابل تحقیق ہونا لازم آتا ہے۔ (تفصیل باب الدال کے ضمن میں ”دعویٰ“ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔)

**مسائل النوادر:** باب الظاء کے تحت ”ظاهر الروایت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُسْجَعُ:** باب الشین کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْمُسَلَّمَاتُ :** ہی قِسْمٌ مِنْ الْمُقَدَّمَاتِ الظَّنِيَّةِ، وَهِيَ قَضَايَا تُسَلَّمُ عَنْ الْخَصْمِ، وَيُبَيَّنُ عَلَيْهَا الْكَلَامُ لِدَفْعِهِ؛ سَوَاءً كَانَتْ مُسْلَمَةً فِيمَا بَيْنَهُمَا، أَوْ بَيْنَ أَهْلِ الْعِلْمِ، كَتَسْلِيمِ الْفُقَهَاءِ مَسَائِلَ أَصْوُلِ الْفِقَهِ، كَمَا يَسْتَدِلُّ الْفَقِيهُ عَلَى وُجُوبِ الزَّكَاةِ فِي حُلْيِ الْبَالِغَةِ لِقُولِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: فَفِي الْحُلْيِ زَكَاةٌ؛ فَلَوْ قَالَ الْخَصْمُ: هَذَا خَبَرٌ وَاحِدٌ، فَلَا نُسَلِّمُ حُجَّيْتُهُ، فَنَقُولُ: قَدْ ثَبَّتَ ذَلِكَ فِي أَصْوُلِ الْفِقَهِ، وَلَا بُدَّ أَنْ تَأْخُذَهُ هُنَا مُسَلَّمًا.

(کشاف اصطلاحات الفنون: ۴۱۳/۲)

**مسلمات:** (تسليم شدہ تمہیدات) وہ ظنی مقدمات ہیں جو خصم کے نزدیک مسلم ہوں، جن پر اعتماد کرتے ہوئے خصم کے دعوے کو رد کیا جائے؛ چاہے یہ مقدمات (صرف) خصمین کے یہاں مسلم ہوں یا اہل علم کے یہاں، جیسے: فقهاء کے اصولی مسائل کو تسليم کرنا، مثلاً: فقیہ کسی بالغہ عورت کے زیور میں وجوب زکاۃ پر

نبی کریم ﷺ کے ارشادِ عالی سے استدلال کرے: ”زیور میں زکاۃ ہے“، پس اگر خصم کہے کہ: یہ تو خبر واحد ہے جس کی جحیت ہمیں تسلیم نہیں، تو ہم کہیں گے: اصول فقہ میں خبر واحد کی جحیت مسلم ہو چکی ہے، جس کو یہاں پر بھی قبول کرنا ہو گا۔ (۱)

**المشائخ :** (فِي اصطلاح الحنفیَّةِ) من لُمُودِ رَكِّ الإِمامِ أَبَا حَنْيفَةَ مِنْ عُلَمَاءِ مَذْهِبِهِ. هذا هو الاصطلاح العامُ لدِي عُلَمَاءِ الْحَنْفِيَّةِ، وقد يخرج بعضُهُمْ عنه، كصَاحِبِ الْهِدَايَةِ، حيثُ يُرِيدُ بِقَوْلِهِ ”مَشَائِخُنَا“ عُلَمَاءَ مَا وَرَأَ النَّهَرَ مِنْ بُخارَىٰ وَسَمْرُقَانَدَ. (الخلاصة البهية في مذهب الحنفية: ۴۷)  
**مشائخ:** احناف کے یہاں وہ علمائے احناف مراد ہیں جنہوں نے امام صاحب کے زمانے کونہ پایا ہو، ہاں صاحب ہدایہ وغیرہ ”مشائخنا“ کے لفظ سے علمائے بخاری و سمرقند کو مراد لیتے ہیں۔

**المُشَابَهَةُ:** باب الالف کے تحت ”اتحاد“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُشَاكِلَةُ:** باب الالف کے تحت ”اتحاد“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُشَاهَدَاتُ :** باب الْمُعْمَمِ کے تحت ”مقدماتِ یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُصَادِرَةُ عَلَى الْمَطلُوبِ :** المُصادرَةُ عَلَى الْمَطلُوبِ

عندَهُمْ عبارةٌ عنْ جَعْلِ الْمُدَّعِيِّ عِينَ الدَّلِيلِ أَوْ جَزْءَهُ مَثَلًاً، لَا كونَ الدَّلِيلِ مُسْتَلِزِّمًا لَهُ، أَلَا تَرَى! أَنَّهُ مَامِنْ دَلِيلٍ إِلَّا وَيَكُونُ كَذَلِكَ. (دستور ۳۱۲/۳)

---

(۱) **مسُمِّیٰ:** لفظ بول کر جس چیز کو بتایا جائے اُس کو ”مسُمِّیٰ“ کہتے ہیں، جیسے: تپائی اسٹم ہے، اور وہ خاص لکڑی کی بنی ہوئی چیز ”مسُمِّیٰ“ ہے۔ (تو ضحیٰ ص: ۳۲ حاشیہ: ۱)

مُصادَرَتٌ عَلَى الْمَطْلُوبِ: مُدَّعِيٌّ (نَتْيَجَةٌ قِيَاسٌ) هُوَ كُوْعِينٌ دَلِيلٌ يَا جَزْوِ دَلِيلٍ بَنَانًا۔ ہاں! دَلِيلٌ یعنی قِيَاسٌ کا نَتْيَجَةٌ کُوْسْتَلْزَمٌ ہونا مُصادَرَتٌ عَلَى الْمَطْلُوبِ نَهِيْسٌ ہے؛ کیوں کہ دَلِيلٌ تو اسی غرض سے قَائِمٌ کرتے ہیں کہ وہ نَتْيَجَةٌ کُوْسْتَلْزَمٌ ہو۔

المصادرۃ: هيَ التِّي تُجْعَلُ النَّتْيَجَةُ جُزءَ الْقِيَاسِ، أَوْ يَلْزَمُ النَّتْيَجَةُ مِنْ جُزءِ الْقِيَاسِ، كَقُولَنَا: إِنَّ الْإِنْسَانَ بَشَرٌ، وَكُلُّ بَشَرٍ ضَحَّاكُ، يَنْتَجُ: إِنَّ الْإِنْسَانَ ضَحَّاكُ؛ فَالْكَبْرَى لَهُنَا وَالْمَطْلُوبُ شَيْءٌ وَاحِدٌ؛ إِذَا الْبَشَرُ وَالْإِنْسَانُ مُتَرَادِفَانِ، وَهُوَ اتِّحَادُ الْمَفْهُومِ فَتَكُونُ الْكَبْرَى وَالنَّتْيَجَةُ شَيْئًا وَاحِدًا۔ (كتاب التعريفات: ۲۱۸)

ملاحظہ: نَتْيَجَةٌ قِيَاسٌ کو جَزْوِ قِيَاسٌ بَنَانًا، یا ایسے قَضِيَّے کو جَزْعِ قِيَاسٌ بَنَانًا جو نَتْيَجَةٌ کُوْسْتَلْزَمٌ ہو، ”مُصادَرَتٌ“ کہلاتا ہے، جیسے: ہر انسان بَشَرٌ ہے (صغریٰ)، ہر بَشَرٌ ضَحَّاكٌ ہے (کبُریٰ)؛ تو ہر انسان ضَحَّاكٌ ہے (نَتْيَجَةٌ)۔ اس مثال میں کبُریٰ اور نَتْيَجَةٌ ایک ہی چیز ہے؛ کیوں کہ بَشَرٌ اور انسان الفاظ مترادفہ میں سے ہیں۔

الْفَائِدَةُ: قِيلَ: الْمُصَادَرَةُ عَلَى الْمَطْلُوبِ أَرْبَعَةُ أُوْجَهٌ: الْأُولُّ: أَنْ يَكُونَ الْمُدَّعِي عَيْنَ الدَّلِيلِ، وَالثَّانِيُّ: أَنْ يَكُونَ الْمُدَّعِي جُزْءَ الدَّلِيلِ، وَالثَّالِثُ: أَنْ يَكُونَ الْمُدَّعِي مَوْقُوفًا عَلَيْهِ صِحَّةُ الدَّلِيلِ، وَالرَّابِعُ: أَنْ يَكُونَ مَوْقُوفًا عَلَيْهِ صِحَّةُ جُزْءِ الدَّلِيلِ۔ (کشاٹ اصطلاحات الفنون ۳/۳۲)

مُصادَرَتٌ عَلَى الْمَطْلُوبِ کی چار صورتیں ہیں: (۱) دَعَوِيٌّ (مُدَّعِيٌّ) کو بِعِينِهِ دَلِيلٌ بَنَانًا، (جیسے: امر کا موجب وجوب ہے، اس دَعَوِيٌّ کی دَلِيلٌ بَاریٰ تعالیٰ کا فرمان:

﴿فَلَيَحْذِرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾، سو جو لوگ اللہ کے حکم کی (جو بے واسطہ رسول پہنچا ہے، جس میں وجوب استیزد ان بھی

داخل ہے) مخالفت کرتے ہیں، اُن کو اس (بات) سے ڈرنا چاہیے کہ اُن پر (دنیا میں) کوئی آفت (نہ) آن پڑے، یا اُن پر (آخرت میں) کوئی دردناک عذاب نازل (نہ) ہو جائے؛ (کیوں کہ مخالفت امر، موجب سخط ہے)۔ (بیان القرآن)

اس مثال میں مصادارت علی المطلوب ہے؛ کیوں کہ دلیل میں صیغہ ”فَلَيَحْذِرْ“ خود امر ہے؛ لہذا اس سے استدلال کرنا مدعا کو عین دلیل بنانا ہے)۔

(۲) دعویٰ کو دلیل کا جز بنانا، (جیسے: کوئی یہ دعویٰ کرے کہ: زید بیٹا ہے،

اور اس کی دلیل یوں بیان کرے کہ: زید باپ والا ہے (صغریٰ)، ہر باپ والا بیٹا ہے (کبریٰ)؛ لہذا زید بیٹا ہے (نتیجہ)۔ تو یہ مصادارت علی المطلوب (یعنی دعوے کو دلیل کا جز بنانا) ہے؛ کیوں کہ مثال مذکور میں صغریٰ یعنی ”زید باپ والا ہے“ نتیجے کے درجے میں ہے؛ اس لیے کہ کسی آدمی کے لیے یہ ثابت کرنا کہ اس کا کوئی باپ ہے، یہی تو اس کے بیٹا ہونے کو ثابت کرتا ہے)۔

(۳) دعوے پر دلیل کی صحت موقوف ہو، (جیسے: ”حدیث رسول ﷺ“

جنت شرعیہ ہے، یہ مدعا ہے، اس کے مستدل میں کوئی آدمی کسی حدیث کو پیش کرے تو یہ مصادارت علی المطلوب ہے؛ کیوں کہ خصم کہے گا کہ: اولاً قرآن سے حدیث کی جیت تو ثابت کرو، پھر حدیث پیش کرنا! لہذا ایسے موقع پر فرمان الہی:

﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ مُّوْحَى﴾ وغیرہ کو پیش کرنا ہو گا، کہ:

حدیث وحی ہے، اور وحی جنت شرعیہ ہے؛ لہذا حدیث جنت شرعیہ ہے)۔

(۴) دعوے پر جزو دلیل کی صحت موقوف ہو (یہ ساری صورتیں باطل

ہیں، کیوں کہ وہ دُور کو مُستلزم ہیں)۔

## المصدق ومصدق شئ: باب الصاد کے تحت "صدق" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

المَصْدُرُ المَبْنِيُّ لِلْفَاعِلِ، الْمَصْدُرُ المَبْنِيُّ لِلمَفْعُولِ: إِنْ أَضِيفَ الْمَصْدُرُ إِلَى الْفَاعِلِ كَانَ مَبْنِيًّا لِلْفَاعِلِ؛ وَإِنْ أَضِيفَ إِلَى الْمَفْعُولِ كَانَ مَبْنِيًّا لِلمَفْعُولِ؛ وَإِنْ لَمْ يُذَكَّرْ مَعَهُ شَيْءٌ مِنْهُمَا كَانَ مُحْتَمَلًا لِلمَعْنَيَيْنِ، فَهُوَ الْقَدْرُ الْمُشْتَرَكُ. (دستور العلماء ۱۹۱/۳)

**مصدر مبني للفاعل:** (مصدر معروف) وہ مصدر ہے جس کو فاعل کی طرف منسوب کیا جائے، جیسے: نَصَرَ يُنْصَرُ سے نَصْرٌ مدد کرنا۔

**مصدر مبني للمفعول:** (مصدر مجهول) وہ مصدر ہے جس کو مفعول کی طرف منسوب کیا جائے، جیسے: نُصَرَ يُنْصَرُ سے نَصْرٌ مدد کیا جانا۔  
ملاحظہ: جب مصدر کے ساتھ فاعل یا مفعول کو ذکر نہ کیا جائے تو وہ مصدر دونوں معنوں کا مختتم ہوگا، پس ضریباً مصدر معروف کا ترجمہ "مارنا" سے کیا جائے گا؛ اور ضریباً، مصدر مجهول کا ترجمہ "مارا جانا" سے ہوگا۔

**المصراع:** باب الشین کے تحت "شعر" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المصلحة:** مَا يُرَتَّبُ عَلَى الْفِعْلِ وَيَبْعَثُ عَلَى الصَّالِحِ، وَمِنْهُ سُمِّيَ مَا يَتَعَاطَاهُ إِلَّا نَسَانٌ مِنَ الْأَعْمَالِ الْبَاعِثُ عَلَى نَفْعِهِ "مَضْلَحةً"۔

(التعریفات الفقهیہ: ۲۰۸)

**مصلحت:** وہ منفعت ہے جو عمل پر جمائے اور نیک روی پر ابھارے، اسی نفع بخش اعمال میں منہمک ہونا بھی مصلحت کہا جاتا ہے۔

**مَضْمُونُ الْجُمْلَةِ :** (عِنْدَ النُّحَاةِ) قَدْ يُرَادُ بِهِ مَصْدَرُ تِلْكَ الْجُمْلَةِ الْمُضَافُ إِلَى الْفَاعِلِ، أَيْ فِيمَا إِذَا كَانَ مَنَاطُ الْفَائِدَةِ نِسْبَةً الْمُسْنَدِ إِلَى الْفَاعِلِ، فَمَضْمُونُ قَامَ زَيْدٌ - مَثَلًاً - قِيَامُ زَيْدٍ؛ وَإِلَى الْمَفْعُولِ، أَيْ فِيمَا إِذَا كَانَ مَنَاطُ الْفَائِدَةِ النِّسْبَةُ إِلَيْقَاعِيَّةً، فَمَضْمُونُ ضُرِبَ زَيْدٌ - عَلَى الْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ - ضَرْبُ زَيْدٍ، بِمَعْنَى مَضْرُوبِيَّةُ زَيْدٍ.

**الملاحظة:** وقد يُرَادُ بِهِ، مَا يُفَهَّمُ مِنْ الْجُمْلَةِ، وَلَمْ تَكُنِ الْجُمْلَةُ مَوْضُوعَةً لَهُ، كَالِإِعْتِرَافِ الْمَفْهُومِ مِنْ قَوْلَنَا: لَهُ عَلَيَّ أَلْفُ دُرُّهِمٍ. (کشاف

اصطلاحات الفنون ۳/۱۲۵)

**مضمون جملہ:** اس کا اطلاق چند چیزوں پر ہوتا ہے:

- (۱) جب جملے میں فائدے کا مدار فاعل کی طرف منسوب ہونے والے فعل یا شبه فعل کی نسبت پر ہو، تو اس وقت مضمون جملہ سے وہ مصدر مراد ہوگا جو فاعل کی طرف مضاف ہو، چنانچہ قام زید کا مضمون جملہ قیام زید ہوگا۔
- (۲) جب جملے میں فائدے کا مدار مفعول کی طرف منسوب ہونے والے فعل یا شبه فعل کی نسبت ایقاعی (مفہولی) پر ہو، تو اس وقت مضمون جملہ سے وہ مصدر مراد ہوگا جو مفعول کی طرف مضاف ہو، چنانچہ ضرب زید کا مضمون جملہ مضرُوبِيَّةُ زَيْدٍ ہوگا۔

**فائدة جليلہ:** بسا اوقات مضمون جملہ کا اطلاق جملے کے مفہوم (نشانے متكلم) پر بھی ہوتا ہے حالاں کہ وہ جملہ اس مفہوم کے لیے موضوع نہیں، جیسے: لہ علیّ أَلْفُ دُرُّهِمٍ سے مفہوم ہونے والے ”اقرار“ کو مضمون جملہ کہہ دیتے ہیں۔

**ملحوظہ:** مضمونِ جملہ کی ان دونوں تعریفوں کا فرق اس مثال سے واضح ہوتا ہے کہ آپ ﷺ نے واقعہ عسل میں شہد کو ”ھی حرام علی“ کہہ کر حرام فرمادیا، اب بہ قاعدة نحات اس کا مضمونِ جملہ ”علیٰ حُرْمَةُ الْعَسْلِ“ ہوگا؛ لیکن اس جملے کا مفہوم اور منشاء پیشیں ہے، جو تحریم حلال سے ثابت ہوتی ہے، کہ اس پر باری تعالیٰ نے لفظ ”بیین“ کا اطلاق فرمایا۔

**المُطَابِقَةُ:** باب الالف کے تحت ”اتحاد“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُطَرَّدُ:** (بے معنی قیاسی) باب اسین کے تحت ”سماعی“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المَطَّلَعُ:** باب الشین کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُطَلِّقُ:** ضِدُّ الْمُقِيدِ، فہمَ مَا يَدْلُلُ عَلَىٰ وَاحِدٍ غَيْرِ مُعَيْنٍ، أَوْ

مَالُمُ يُقَيِّدُ بِيَعْضٍ صِفَاتِهِ وَعَوَارِضِهِ۔ (دستور ۳۲۰/۳)

**مطلق:** (بے قید) وہ لفظ ہے جو کسی ایک غیر معین پر دلالت کرے۔ وہ لفظ جو کسی صفت یا رُخ سے مقید نہ ہو (۱)۔

**المُقِيدُ:** ضِدُّ الْمُطَلِّقِ، أَعْنِي مَا قَيِّدَ بِيَعْضٍ صِفَاتِهِ وَعَوَارِضِهِ۔ (دستور ۳۶۵/۳)

**مقید:** (مطلق کی ضد) وہ لفظ جس کو کسی صفت یا عارض سے مقید (خصوص) کیا گیا ہو۔

(۱) مطلقاً: ”مَفْعُولًا مُطْلَقًا“ منصوباً بالفتحة الظاهرة، على اعتبار أنها بمعنى ”البَتَّة“، ومنهم من يُعرُّبُها ”نَائِبَ ظَرْفِ زَمَانٍ“ [أي مفعولاً فيه] منصوباً بالفتحة؛ لدلالتها على صفة الزمان المَحْذُوفِ، فتكونُ بمعنى ”غَيْرِ مُحدَّدٍ“، أو ”غَيْرِ مُقِيدٍ“. (موسوعة ص: ۶۳۲)

**مطلق الشيء المطلق: باب الحيم** کے تحت ”مفرد مطلق“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المظان:** بتَشْدِيدِ الرَّاءِ جَمْعُ الْمَظَانَةِ كَالْمَضَارِّ - بتَشْدِيدِ الرَّاءِ الْمُهَمَّلَةِ - جَمْعُ الْمَضَرَّةِ، وَالْمَظَانَةُ: الْمَكَانُ، وَمَكَانُ الظَّنِّ. (دستور ۳۲۶/۳)

مظانٌ: مَظَانَةٌ کی جمع ہے، معنی: گمان کی جگہ، وہ جگہ جہاں کسی چیز کے وجود کا گمان ہو، - بروزِ مَضَارٍ، جو مَضَرٌّ بِهِ معنی: نقصان، تکلیف کی جمع ہے، -

يقالُ: فُلانُ مَظَانُ الْخَيْرِ، وَفِي الْمَسْأَلَةِ مَظَانَةٌ اعْتِراضاً.

ملاحظہ: مظان سے وہ آخذ و مراجح بھی مراد لیے جاتے ہیں جن کی طرف محقق دورانِ تحقیق رجوع کرتا ہے۔ (القاموس الوحید)

**المظنونات:** هيَ الْقَضَايَا التِّي يُحَكَمُ فِيهَا حُكْمًا راجِحًا، مَعَ تجويزِ نقِيسِهِ، كَقُولُنَا: فَلَانُ يَطُوفُ بِاللَّيْلِ، وَكُلُّ مَنْ يَطُوفُ بِاللَّيْلِ فَهُوَ سَارِقٌ.

والقياسُ المرَكُبُ من المَقْبُولَاتِ وَالْمَظْنُونَاتِ يُسَمَّى خطابةً. (كتاب التعريفات: ۲۲۱)

مظنونات: وہ قضايا ہیں جن سے ذہن میں غالب گمان پیدا ہو جائے جانب مخالف کے احتمال کے ساتھ، جیسے: زیدرات کو پوشیدہ طور پر گلیوں میں پھرتا ہے، اور جو پوشیدہ طور پر گلیوں میں پھرتا ہے وہ چور ہوتا ہے، الہذا زید چور ہے، (اس سے ”غالب گمان“ ہوا، یقین نہیں)۔

ملاحظہ: وہ قیاس جو مقبولات و مظنونات سے مرکب ہو اُسے ”قیاس خطابی“ کہتے ہیں۔

**المقبولات:** هيَ قَضَايَا تُؤْخَذُ مِمَّنْ يُعْتَقَدُ فِيهِ، إِمَّا لِأَمْرٍ

سماویٰ منَ الْمُعِجزَاتِ وَالْكَرَامَاتِ، كَالْأَنْبِيَاءِ وَالْأُولَيَاءِ؛ وَإِمَّا لَا خِصَاصَ بِهِ مِنْ يَدِ عَقْلٍ وَدِينٍ، كَأَهْلِ الْعِلْمِ وَالرُّهْدِ؛ وَهِيَ نَافِعَةٌ جَدًّا فِي تَعْظِيمِ أَمْرِ اللَّهِ، وَالشَّفَقَةُ عَلَى خَلْقِ اللَّهِ. (كتاب التعريفات: ۲۲۷)

**مقبولات:** بلند مرتبہ حضراتِ انبیاء و اولیاء کے وہ قضايا (اقوال) ہیں جن کو لوگ - معجزات و کرامات دیکھ کر - صرف حسنِ ظن کی بنابر تسلیم کرتے ہیں، (جیسے: الحرصُ مِفتَاحُ الدُّلُّ: لائقِ ذلت کی کنجی ہے۔ الصَّبْرُ مِفتَاحُ الْفَرْجِ: صبر خوش حالی کی کنجی ہے۔ عزَّ مَنْ قَنَعَ، ذَلَّ مَنْ طَمَعَ: قناعت کرنے والے کو عزت ملی، لائق کرنے والا ذلیل ہوا)۔

نیز علماء و زادکے وہ اقوال ہیں جن کو لوگ عقل مندی یادِ دین داری کے اضافے سے متعلق ہونے کے سبب تسلیم کرتے ہوں۔ مقبولات کی یہ قسم اللہ کے اوصار کی عظمت اور مخلوقاتِ الہیہ کی خیرخواہی میں بڑی مفید ثابت ہوتی ہے، (کیوں کہ ہر زمانے میں اصحابِ معجزات و کرامات بہ نسبت علماء و زادکے کے کم ہوتے ہیں)۔

**المعارضة:** (عند النّظار) إِقَامَةُ الدَّلِيلِ عَلَى خِلَافِ مَا أَقَامَ الدَّلِيلُ عَلَيْهِ الْخَصْمُ، وَالْمُرَادُ بِالْخِلَافِ مَا يُنَافِي مُدَّعَى الْخَصِيمِ، سَوَاءٌ كَانَ نَقِيَضَهُ، أَوْ مُسَاوِيَ نَقِيَضِهِ، أَوْ أَخْصَّ مِنْهُ؛ لَا مَا مُغَايِرٌ مُطْلَقاً كَمَا يُشَعِّرُ بِهِ لِفْظُ الْخَصِيمِ. (رشیدیہ ص: ۲۲)

**معارضة:** (اہلِ مناظرہ کے نزدیک) خصم کی قائم کردہ دلیل کے مخالف ایسی برہان قائم کرنا جو خصم کی دلیل کی نقیض ہو، یا نقیض کے ہم پلہ ہو، یا خصم کی دلیل کے بہ نسبت خاص ہو؛ ہاں! عناد و سرکشی میں خصم کی اُس دلیل سے بالکل غیر مناسب

اور مُغاير دلیل (جس کا خصم کی دلیل سے کوئی واسطہ نہ ہو) قائم کر لینا، جیسا کہ لفظِ خصم (حریف، مقابل) سے معلوم ہوتا ہے۔ معارضہ نہیں کہلاتا۔

فائدہ: وہ دلیل جو خصم کی دلیل کے بالکل مغایر ہو (یعنی دونوں میں کوئی جوڑ، ہی نہ ہو) اُسے معارضہ نہیں کہا جاسکتا۔

**مُعارضة بالمثل:** إِنْ اتَّحَدَ صُورَتًا هُمَا بِأَنْ تَكُونَا عَلَى الضَّرِبِ الْأَوَّلِ مِنَ الشَّكْلِ الْأَوَّلِ مَثَلًاً مَعَ اختِلَافِهِمَا فِي الْمَادِدِ تُسَمَّى ”مُعارضة بالمثل“.

معارضہ بالمثل: وہ معارضہ ہے جس میں خصمین کے دلائل صرف صورتِ قیاس میں تحدیر ہوں، نہ کہ مادہ قیاس میں، مثلًا: دونوں کے دلائل آشکالِ اربعہ میں سے شکلِ اول پر ہوں۔

ملاحظہ: صورتِ قیاس اور آشکال کو باب الصاد کے تحت ”صورتِ قیاس“ کے ضمن میں، اور ”مادہ قیاس“ اور ”صناعاتِ خمسہ“ کو باب الصاد کے تحت ”صناعاتِ خمسہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**مُعارضة بالقلب:** إِنْ اتَّحَدَ دَلِيلًا هُمَا بِأَنْ اتَّحَدَ فِي الْمَادِدِ وَالصُّورَةِ جَمِيعًا كَمَا فِي الْمُغَالَطَاتِ الْعَامَّةِ الْوُرُودِ، تُسَمَّى ”مُعارضة بالقلب“، (مثل قول الشوافع: الْكُفَّارِ جِنْسٌ يُجْلَدُ بِكُرُّهِمْ مِائَةً (دلیل)، فَيُرْجَمُ شَيْهُمْ (مدعی)، كالْمُسْلِمِينَ. قُلْنَا: الْمُسْلِمُونَ إِنَّمَا يُجْلَدُ بِكُرُّهِمْ مِائَةً (مدعی)؛ لِأَنَّهُ يُرْجَمُ شَيْهُمْ (دلیل). [رشیدیہ حسامی ۱۱۳].

معارضہ بالقلب: وہ معارضہ ہے جس میں خصمین کے دلائل صورتِ

قیاس اور مادہ قیاس دونوں میں متعدد ہوں، جیسا کہ مغالطاتِ عامۃ الورود میں ہوتا ہے، جیسے شوافع کا قول ہے کہ: کفار ایک ایسی جنس ہے، جن کے غیر شادی شدہ کو ایک سوکوڑے مارے جائے گا، ہم کہیں گے کہ: مسلمان کے غیر شادی شدہ کو ایک سوکوڑے مارے جاتے ہیں؛ کیوں کہ ان کے شادی شدہ کو رجم کیا جاتا ہے۔

**ملاحظہ:** مغالطاتِ عامۃ الورود کی تحقیق باب ائمہ کے تحت ”مغالطہ“ کے ضمن میں آرہی ہے۔

### **مُعارضَةٌ بِالغَيْرِ:** إِنْ لَمْ يَتَّحِدْ دَلِيلًا هُمَا لَا صُورَةً وَلَا

مَادَّةً، تُسَمَّى ”مُعارضَةٌ بِالغَيْرِ“. (دستور ۳/۳۳۸)

**معارضہ بالغیر:** وہ معارضہ ہے جس میں خصمين کے دلائل نہ صورت قیاس میں متعدد ہوں اور نہ مادہ قیاس میں متعدد ہوں۔

### **المُجَادَلَة:** هِيَ الْمُنَازِعَةُ لَا لَظَهَارِ الصَّوَابِ؛ بَلْ لِإِلَزَامِ الْخَصْمِ.

**مجادله:** (علم مناظرہ میں) وہ مباحثہ مع دلائل ہے جس کا مقصد اظہار حق کے بہ جائے خصم کو الزام دینا (خصم پر دلیل میں غالب آنا) اور خاموش کرنا ہو۔

### **المُكَابَرَة:** مَنْعُ الْمَعْلُومِ مُطْلَقاً أَيُّ مِنْ كُلِّ وَجِهٍ (أی من

کل جہتی الحقيقة والمجاز) مُکابرہ۔ (رشیدیہ ۳۶)

**مکابرہ:** (علم مناظرہ میں) عناد و سرکشی میں معلوم چیز کا حقیقت و مجاز دونوں اعتبار سے انکار کرنا۔

### **المُنَاقَضَة:** فِي الْلُّغَةِ إِبْطَالُ أَحَدِ القَوْلَيْنِ بِالآخِرِ، وَفِي

**الاصطلاح:** منع مقدمة معينة من مقدمات الدليل . (دستور ٣٩١/٣)

**مناقشة:** لغوی معنی: دو قولوں میں سے ایک کو دوسرے کے ذریعے کا عدم کرنا، اصطلاحی معنی: قیاس کے مقدمات میں سے کسی خاص مقدمے پر دلیل طلب کرنا، (جیسے: مدعی نے دعویٰ کیا کہ: عالم حادث ہے، پھر اس پر دلیل قائم کی کہ: عالم متغیر ہے، اور ہر متغیر چیز حادث ہے۔ اس دلیل پر معترض کہتا ہے کہ: عالم متغیر ہے وہ ہمیں تسلیم نہیں ہے)۔

**ملاحظہ:** مناقضہ، نقض تفصیلی اور منع ایک ہی چیزیں ہیں۔

**المُعْتَذَلَة:** أَصْحَابُ وَاصِلَ بْنِ عَطَاءِ الْغَزَالِيِّ، لَمَّاِعْتَذَلَ عَنْ مَجْلِسِ الْحَسِنِ الْبِصْرِيِّ، يُقَرِّرُ أَنَّ مُرْتَكِبَ الْكَبِيرَةِ لَيْسَ بِمُؤْمِنٍ وَلَا كَافِرٌ، وَيُبَثِّتُ مَنْزِلَةً بَيْنَ الْمَنْزَلَتَيْنِ، فَقَالَ الْحَسِنُ الْبِصْرِيُّ: "قَدْ اعْتَذَلَ عَنَّا" فَسُمِّوْا بِالْمُعْتَذَلَةِ . (دستور ٣٤١/٣)

**معزلہ:** واصل بن عطا غزالی کے معتقدین مراد ہیں۔ ( وجہ تسمیہ): جب واصل بن عطا اپنے معتقدین کو لے کر حسن بصری کے حلقة درس سے یہ فیصلہ کرتے ہوئے خارج ہو گیا کہ، گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرنے والا نہ موسیٰ من رہتا ہے نہ کافر، اور اس نے اسلام و کفر کے درمیان ایک نیا درجہ قائم کیا، اس پر حسن بصری نے فرمایا: ”یہ ہم اہل سنت والجماعت سے معزل (کنارہ کش) ہو گیا“، اسی وجہ سے اُن کا نام معزلہ رکھا گیا۔

**المُعَرَّبُ:** هُوَ الْفَظُّ الْأَعْجَمِيُّ الَّذِي دَخَلَ اللُّغَةَ الْعَرَبِيَّةَ، وَاصْبَحَ مِنْ أَلْفاظِهَا بَعْدَ تَغْيِيرِهِ غَالِبًا، بِالزِّيَادَةِ أَوِ النَّقصِ أَوِ الْقَلْبِ.

(موسوعة النحو والصرف: ٦٣٤)

**مُعَرَّبُ:** وہ عجمی لفظ ہے جو (حرکت یا حرف میں) کمی بیشی یا تغیر کے بغیر عربی زبان میں اس طرح داخل ہو گیا ہو گویا وہ عربی زبان ہی کا لفظ ہے، (جیسے: دلہنیز سے دھلیز، فہرست سے فہریس، اور دیبا سے دیباچ، ایک قسم کا ریشم)۔

**مُعَرَّبُ:** بضم میم وفتح عین وتشدید راء، تعریب کا معنی: عجمی کو عربی بنانا۔ (۱)

**الْدَّخِيلُ:** هُوَ الْفَظُ الَّذِي دَخَلَ الْعَرَبِيَّةَ دُونَ تَغْيِيرٍ

كالتلیفون۔ (مقدمة معجم الوسيط: ۱۶)

**دَخِيلُ:** وہ عجمی لفظ ہے جو بغیر کسی تبدیلی کے بحسبہ عربی زبان میں داخل ہو گیا ہو، (مثلاً اس پر اعراب کا اجرا ہوتا ہو یا اس کی جمع بنا لگئی ہو، جیسے: فردوس) بمعنی: باغ، رومی زبان کا لفظ ہے اس کی جمع فرادیس آتی ہے)۔

**المعرفة:** باب الحالات کے تحت "حقیقت" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُعْرَفُ:** المُعْرَفُ بكسر الراء المهملة (شناسه کندہ) وعند

**المنطقین:** مُعْرَفُ الشَّيْءِ مَا يُقالُ وَيُحَمَّلُ عَلَيْهِ لَا إِفَادَةٌ تَصُورٌ، وَهُوَ

**حَقِيقِيٌّ وَلَفْظِيٌّ:** ثُمَّ الْحَقِيقِيُّ إِمَّا حَقِيقِيُّ أَوْ اسْمِيُّ، ثُمَّ كُلُّ واحِدٍ مِنْهُما

حَدٌّ وَرُسْمٌ، ثُمَّ كُلُّ واحِدٍ مِنْ الْحَدِّ وَالرَّسِّمِ تَامٌ وَنَاقِصٌ۔ (دستور ۳۲۸/۳)

**مُعْرَفُ:** وہ قول (تعريف) ہے جس کو شی معرف کی حقیقت معلوم

(۱) الملاحظة: اختلف في وقوعه في القرآن، فقيل بوقوعه، وهو مروي عن ابن عباس رضي الله عنه وعكرمة رضي الله عنه، ونفاه الأكثرون؛ ودليل المثبتين: أن "المشكاة" هندية، و"الاستبرق" و"السّجيل" فارسيتان، و"القيسطاس" رومية. وقول الأكثـر لانسـلـم ذـلـك؛ لجواز كونـه مما اتفـق فـيه اللـغـتان، كالصـابـونـ والتـنـورـ بعيدـ لنـدرـةـ مـثـلهـ، والـاحـتمـالـاتـ البعـيدـةـ لاـتدـفعـ الـظـهـورـ وهو المـدعـىـ. (کشاـفـ اـصطـلاـحـاتـ الفـنـونـ ۱۹۵/۳)

کرنے یا معرف کو مادا سے ممتاز کرنے کے لیے معروف پر محمول کیا جائے، (جیسے: انسان حیوان ناطق میں انسان موضوع و مبتدا ہے، اور حیوان ناطق محمول خبر ہے۔ اس تعریف میں حیوان ناطق کا حمل انسان موضوع پر انسان کی حقیقت کے انکشاف کے لیے کیا ہے۔ اور انسان ماش مستقیم القامة انسان چلنے والا، سیدھے قد والہوتا ہے، اس تعریف میں ماش و مستقیم القامة کا حمل موضوع پر انکشافِ حقیقت کے لیے نہیں ہے؛ بلکہ انسان کو مادا (فرس و شجر وغیرہ) سے ممتاز کرنے کے لیے کیا ہے)۔

معروف کی دو قسمیں ہیں:

مُعْرِفٌ حَقِيقِيٌّ، مُعْرِفٌ لَفْظِيٌّ۔ پھر مُعْرِفٌ حَقِيقِيٌّ کی دو قسمیں ہیں: تعریفِ حقیقی بحسب الحقيقة، تعریفِ حقیقی بحسب الاسم۔ پھر مُعْرِفٌ حَقِيقِيٌّ کی دو قسموں میں سے ہر ایک کی چار قسمیں ہیں: حدّ تام، حدناقص؛ رسم تام، رسم ناقص۔ تفصیل ”حدّ تام“ میں ملاحظہ فرمائیں۔

### المَعْقُولاتُ الْأُولَى:

مَوْجُودًا فِي الْخَارِجِ، كَإِنْسَانٍ وَحَيَوانٍ، فَإِنَّهُ يُتَصَوَّرُ أَوَّلًا، وَيُحَادِيْهُ أَمْرٌ فِي الْخَارِجِ۔ (دستور العلماء ۳۳۴/۳)

**معقولاتِ اولیٰ:** وہ معقولات ہیں جن کا مصدق اور مقابل (افراد) خارج میں موجود ہوں، جیسے: انسان اور حیوان، کہ اول وہله اُن کا تصور کیا جاتا ہے، اور اُن کا مصدق یعنی افراد انسان و حیوان خارج میں پائے جاتے ہیں۔

### المَعْقُولاتُ الثَّانِيَةُ:

مَا يُتَصَوَّرُ ثَانِيًّا، وَلَا يُحَادِيْهُ أَمْرٌ فِي

الخارج؛ فإنَّ كليَةَ الْإِنْسَانِ وَنَوْعِيَتُهُ يُصَوَّرُ بَعْدَ تَصْوِيرِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يُحَاذِيهَا شَيْءٌ فِي الْخَارِجِ. (دستور ٣٣٤، ٣٣٥ / ٣)

**معقولاتِ ثانیہ:** وہ معقولات ہیں جو دوسرے مرحلہ میں متصوّر ہوں اور خارج میں اُس کے بالمقابل چیز کا وجود نہ ہو، جیسے: انسان کے کلی ہونے اور نوع ہونے کا تصوّر کرنا، انسان کے تصور کے بعد ہی ہوتا ہے، اور خارج میں کلیت و نوعیت کے مقابل کی کوئی چیز نہیں پائی جاتی، (یعنی خارج میں کلی ہونا الگ سے نہیں پایا جاتا؛ بلکہ افراد کے ضمن میں پایا جاتا ہے)۔

**المُعَمِّمِي:** باب اشیں کے تحت "شعر" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المَعْنُوِيُّ:** هُوَ الَّذِي لَا يَكُونُ لِلسان فِيهِ حَظٌ، وَإِنَّمَا هُوَ

**معنىٌ يُعرَفُ بالقلب.** (كتاب التعريفات: ٢٢٢)

معنوی: وہ حالت و کیفیت جس کو سمجھنا اور سمجھانا زبان سے ممکن نہ ہو؛  
کیوں کہ یہ ایک ایسی چیز ہے جس کو دل میں محسوس کیا جاتا ہے، (جیسے: آم اور گرٹ کی  
مٹھاس کا فرق)۔

(خلافِ لفظی) وہ چیز ہے جس کے سمجھنے میں زبان کا دخل نہ ہو؛ کیوں کہ وہ ایک ایسی چیز ہے جس کا ادراک دل سے ہوتا ہے (۱)۔

**المعنی:** بابِ کمیم کے تخت "مفهوم" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) معنویات: عرفِ عام میں حقائق و معانی کو ”معنویات“ سے تعبیر کرتے ہیں، مذکور کے لیے ”ہو ہو“ اور موئٹ کے لیے ”ہی ہی“ دو چیزوں میں اتحاد بتانے کے لیے محاورہ ہے۔ (تفصیل ”حقیقت و ماهیت“ کے ضمن میں مذکور ہے۔)

**المُغالطة:** قِيَاسٌ فَاسِدٌ، إِمَّا مِنْ جِهَةِ الْمَادَّةِ، أَوْ مِنْ جِهَةِ الصُّورَةِ، أَوْ مِنْ جِهَتِهِمَا معاً؛ مُفِيدٌ لِلتَّصْدِيقِ الْخَبَرِيِّ أَوْ الظَّنِّيِّ الْغَيْرِ الْمُطَابِقِينَ الْوَاقِعَ، (مِثَالُ الْأُولِيِّ: كُلُّ إِنْسَانٍ بَشَرٌ، وَكُلُّ بَشَرٍ ضَحَّاكٌ، فَكُلُّ إِنْسَانٍ ضَحَّاكٌ). وَمِثَالُ الثَّانِيِّ: الْإِنْسَانُ حَيْوانٌ، وَالْحَيْوانُ جِنْسٌ، فَالإِنْسَانُ جِنْسٌ). (دستور العلماء ۳۴۶/۲)

أَوْ قَوْلٌ مُؤَلَّفٌ مِنْ قَضَايَا شَبِيهٍ بالقَطْعِيَّةِ أَوْ بِالظَّنِّيَّةِ أَوْ بِالْمَشْهُورَةِ.

(كتاب التعريفات بيروت: ۱۵۵، التعريفات الفقهية: ۲۱۱)

**مغالطة:** (غلط دليل) وہ قیاس ہے جو صورتِ قیاس، مادہ قیاس، یا دونوں میں بگاڑ کی وجہ سے باطل اور بے نتیجہ ہو، اور خلافِ واقع (جھوٹی) تصدیقِ خبری یا تصدیقِ ظنی کا فائدہ دے۔

مادے کے اعتبار سے فساد کی مثال: ہر انسان بشر ہے، ہر بشر ضحاک ہے، تو ہر انسان ضحاک ہے، یہ مغالطة ہے؛ کیوں کہ بشر اور انسان ایک ہی چیز ہے، اسی کو مصادرت علی المطلوب کہتے ہیں۔

صورتِ قیاس میں فساد کی مثال: انسان حیوان ہے، اور حیوان جنس ہے، تو انسان جنس ہے، یہ قیاس کی شکل اول ہے، جس میں کبریٰ کا کلی ہونا شرط ہے اور وہ مفقود ہے؛ اور مستدل اس قاعدے کی بنا پر یوں کہتا کہ: ”ہر حیوان جنس ہے“، تو اس کا بطلان ظاہر ہو جاتا۔

**مغالطة:** وہ قیاس ہے جو ایسے مقدمات سے مرکب ہو جو مقدماتِ یقینیہ، ظنیہ یا مشہورہ کے مانند ہوں۔

**المُغالَطَاتُ الْعَامَّةُ الْوَرْدِ** : هي التي يمكن بها إثبات المطلوب وإثبات نقيضه، كما يقال: المدعى ثابت؛ لأنَّه لولم يكن ثابتاً لكان نقيضه ثابتاً؛ وعلى تقدير أن يكون نقيضه ثابتاً، لكان شيءٌ من الأشياء ثابتاً.

فلزم من هذه المقدمات هذه الشرطية: إن لم يكن المدعى ثابتاً، لكان شيءٌ من الأشياء ثابتاً. وينعكس بعكس النقيض إلى هذا: إن لم يكن شيءٌ من الأشياء ثابتاً، لكان المدعى ثابتاً، هذا خلف، ضرورة أن المدعى شيءٌ من الأشياء، فعلى تقدير: أن لا يكون شيءٌ من الأشياء ثابتاً، لو كان المدعى ثابتاً، لزم ثبوت الشيء على تقدير نفيه. (دستور العلماء ٣/٩٢)

معالطة عامة الورود: اس کو مغالطة عامة الورود اس لیے کہا جاتا ہے کہ، یہ ہر جگہ جاری ہو سکتا ہے، جیسے: فرض کیجیے کہ، تمہارے ہاتھ میں پنسل ہے، تو زید یوں کہے کہ: مان لو! یہ قلم ہے؛ ورنہ اس کی نقیض: لا قلم صادق ہوگی؛ - کیوں کہ اگر لا قلم ہونا بھی تسلیم نہیں کروں گے تو ارتفاع نقیضین لازم آئے گا جو محال ہے، - اور جب اس کی نقیض (لا قلم ہونا) صادق آئے گی تو شيءٌ من الأشياء ہونا صادق آئے گا، جس سے یوں شکل بن جائے گی کہ: المدعى ثابت؛ وإنما (أي وإن لم يكن المدعى ثابتاً) فنقضه ثابت؛ وكلما كان نقضه ثابتاً كان شيءٌ من الأشياء ثابتاً: اس میں سے جب حد او سٹ کو - جو نقیضه ثابت ہے - گرا دیا جائے تو نتیجہ یہ نکلے گا: كلما لم يكن المدعى ثابتاً، كان شيءٌ من الأشياء ثابتاً، اور چوں کہ ہر قضیہ کو اس کی عکس نقیض لازم ہوا کرتی ہے؛ اس لیے جب اس کی

عکسِ نقیض نکالی جائے گی تو اس کی صورت یوں ہو گی کہ: کلّما لَمْ يَكُنْ شَيْءٌ مِنْ الْأَشْيَاءِ ثَابتاً، كَانَ الْمُدَّعِي ثَابتاً، اور یہ بالبدایہ باطل اور محال ہے؛ کیوں کہ جب شَيْءٌ مِنْ الْأَشْيَاءِ یعنی کوئی بھی چیز ثابت نہ ہو تو مدعی کیوں کر صادق آئے گا؛ کیوں کہ مدعی بھی تو شَيْءٌ مِنْ الْأَشْيَاءِ ہے، اب اگر آپ کامدّعی ثابت آئے گا تو پھر ایسے مدعی کو ثابت کرنا لازم آئے گا جس کی لفی شَيْءٌ مِنْ الْأَشْيَاءِ کے ضمن میں پہلے کر چکے ہو! اور یہ محال بوجہ عدم تسلیم مدعی لازم آیا، اس سے ہمارا مدعی ثابت ہوا کہ تمہارے ہاتھ میں پنسل نہیں ہے؛ بلکہ قلم ہے۔

اس مغالطہ کا جواب یہ ہے کہ: عدم ثبوتِ شَيْءٌ مِنْ الْأَشْيَاءِ محال ہے، اور عدم ثبوت شَيْءٌ مِنْ الْأَشْيَاءِ کی تقدیر پر ثبوت مدعی بھی محال ہے، تو یہاں ایک محال، دوسرے محال کو مستلزم ہوا، اور یہ (ایک محال کا دوسرے محال کو مستلزم ہونا) محال نہیں ہے؛ کیوں کہ کتبِ منطق میں ہے: جَوْزُوا إِسْتِلْزَامَ الْمُحَالِ للمحال؛ یہ ہے مغالطہ عامۃ الورود کی تقریر اور اُس کا جواب۔

**المُفتی :** هُوَ الْفَقِيهُ الَّذِي يُجِيبُ فِي الْحَوَادِثِ وَالنَّوَازِلِ،

وله ملکة الاستنباط۔ (التعریفات الفقهیہ: ۲۱۲)

**مُفتی :** وَهُوَ عَلَمُ فَقْهِ جَوَادِدَاتِ وَحَالَاتٍ كَمَسَائلِ كَا (شرعی فیصلے کے مطابق) جواب دے۔

**المُفتی بِهِ :** هُوَ القُولُ الرَّاجِحُ مِنْ الْأَقْوَالِ الْمُخْتَلِفَةِ فِي

الْمَسْأَلَةِ، رَجَحَهُ أَهْلُ التَّرْجِيحِ مِنْ الْفُقَهَاءِ۔ (التعریفات الفقهیہ: ۲۱۲)

**مُفتی بِهِ :** کسی مسئلے کے اقوال مختلفہ میں سے وہ پسندیدہ قول جس کو اہل ترجیح

فَقْهَاءَ نَفْوِيَّةً دَلِيلَةً

اعلم! أن مُطلق المفرد يعبر عنه بـ "مُطلق الشيء" وهو: الذي يتحقق بتحقق جميع أفراده، وينتفي بانتفاء فرد ما.  
ويجري فيه أحكام العموم والخصوص جميعاً.

وأما المفرد المطلق فيعبر عنه بـ "الشيء المطلق" وهو: الذي يتحقق بتحقق فرد ما ولا ينتفي بانتفاء هـ؛ بل بانتفاء جميع الأفراد.  
ويجري فيه أحكام العموم فقط. (مستفاد من شروح سلم العلوم)

**مفرد مطلق:** وهمفرد ہے جو اپنے تمام افراد کے پائے جانے سے متحقق ہو، اور کسی بھی ایک فرد کے مشقی ہونے سے وہ مفرد نابود ہو جائے، گویا الفاظی شی بول کر اس کے جمیع اقسام مراد لینا (یہ لاشرطی شی کا درجہ ہے)۔

**مطلق مفرد:** وهمفرد ہے جس کے افراد میں سے کسی بھی ایک فرد کے تحقق سے اُس کا تتحقق ہو جائے، اور جب تک اُس کے جمیع افراد کا انتقاء نہ ہو تب تک وہ شی مشقی نہ ہو (یہ بشرطی شی کا درجہ ہے)۔

جیسے: الكلمة المطلقة (مطلق كلامه) وہ ہے جس میں اُس کی تینوں قسمیں: اسم، فعل، حرفاً میں جائیں، اُس وقت مطلق كلامه کا وجود ہوگا۔ پھر اُس کی تقسیم کریں کہ: مطلق كلامه (اسم، فعل اور حروف تینوں) کی دو قسمیں ہیں: مغرب یعنی: گویا مغرب میں ہونا اسم فعل اور حرف تینوں میں پایا جاتا ہے، خاص کسی ایک قسم میں نہیں۔ اور جب مطلق الكلمة (كلمة مطلق) کی تقسیم کی جائے تو وہاں کلمہ کی کسی ایک قسم (خواہ: وہ اسم ہو یا فعل و حرف) کے تتحقق سے

کلمہ مطلق کا تحقق ہو جائے گا، پھر اس کی تقسیم کی جائے کہ کلمہ مطلق (یعنی اسم) کی دو قسمیں ہیں: منصرف، غیر منصرف۔

**ملاحظہ:** یہی حال مفرد مطلق، مطلق مفرد کا ہے نیز وجود مطلق، مطلق وجود اور حصول مطلق، مطلق حصول وغیرہ کا بھی ہے (۱)۔

اعلم: أَنْ مَا يُسْتَفَادُ مِنَ الْفَظِ بِإِعْتِبَارِ أَنَّهُ فُهْمٌ مِنْهُ، يُسْمَى مفهوماً؛ وَبِإِعْتَبارِ أَنَّهُ قُصْدٌ مِنْهُ يُسْمَى مَعْنَىً وَمَقْصُودًا؛ وَبِإِعْتَبارِ أَنَّ الْفَظَ دَالٌّ عَلَيْهِ يُسْمَى مَدْلُولاً۔ (شرح تهذیب: ۱۲)

مفهوم، معنی اور مدلول؛ یہ تینوں الفاظ بہ حیثیت مصدق متعدد ہیں؛ البتہ اعتباری فرق یہ بیان کیا جاتا ہے کہ:

**مفهوم:** لفظ سے حاصل ہونے والی صورت ذہنیہ کو کہتے ہیں، بہ اس حیثیت کہ وہ لفظ سے عقل میں سمجھی جاتی ہے۔

**معنی:** لفظ سے حاصل ہونے والی صورت ذہنیہ (مقصد اور مراد) کو کہتے ہیں، بہ اس حیثیت کہ لفظ سے اُس کا قصد کیا جاتا ہے۔ (۲)

(۱) **الملاحظة:** والفرق بين الشيء المطلق، ومطلق الشيء كـ"الوجود المطلق ومطلق الوجود"، بـأَنَّ الْأَوَّلَ مُقِيدٌ بِقَيْدِ الإِطْلَاقِ وَالثَّانِي مُطْلَقٌ مِنْهُ، فَالْأَوَّلُ أَخْصُّ، وَالثَّانِي أَعْمَّ. وَقُسْ عَلَيْهِ الْحُصُولُ الْمُطْلَقُ وَمُطْلَقُ الْحُصُولِ، وَالتَّصُورُ الْمُطْلَقُ وَمُطْلَقُ التَّصُورِ۔ (دستور ۳۲۲/۳)

خلاصہ کلام: اوپر ذکر کردہ مثال۔ کلمہ المطلقة اور مطلق الكلمة۔ کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، کہ جب کبھی کلمہ المطلقة (مطلق کلمہ) کا وجود ہوگا، وہاں وہاں مطلق کلمہ (کلمہ مطلق) کا وجود ضروری ہے؛ لیکن ہر جگہ مطلق کلمہ کے پائے جانے کے وقت کلمہ المطلقة کا پایا جانا ضروری نہیں، گویا اول خاص ہے اور ثانی عام ہے۔

(۲) **معنی:** معنی کی جمع ہے، معنی کا الغوی ترجمہ ہے: مقصد اور مراد، اور اصطلاح میں "حقیقت و ماہیت اور =

**مدلول:** لفظ سے حاصل ہونے والی صورتِ ذہنیہ کو کہتے ہیں، بے ایں حیثیت کہ اس پر لفظ دلالت کرتا ہے، (جیسے: لفظ ”زید“ سے ذاتِ سمجھ میں آتی ہے اس حیثیت سے ذاتِ زید کو ”مفهوم“ کہا جائے گا؛ اور اس حیثیت سے کہ لفظ زید سے ذاتِ زید کو مراد لیا جاتا ہے اس کو ”مقصود و معنی“ کہا جائے گا؛ اور اس حیثیت سے کہ یہ لفظ ذاتِ زید پر دلالت کرتا ہے، ”مدلول“ کہا جائے گا)۔

**المفهوم:** هو (عند الأصوليين) خلاف المنطوق، وهو ما دل عليه اللّفظ لا في محل النطق، لأن يكون حكماً بغير المذكور.

(التعریفات الفقہیہ ص: ۲۱۳)

مفهوم: (اہلِ اصول کے نزدیک) خلافِ منطوق کو کہتے ہیں، یعنی وہ معنی جو لفظ کا مدلول تو ہو؛ لیکن لفظ کے نطق سے یہ معنی مقصود نہ ہو۔

**المنطوق:** هو ما دل عليه اللّفظ في محل النطق، وخلافه المفهوم۔ (التعریفات الفقہیہ: ۲۱۹)

منطوق: وہ معنی جو لفظ کا مدلول ہو اور محل نطق میں مقصود بھی ہو، یعنی اُسی معنی کی ادائیگی کے لیے لفظ کو لایا گیا ہو۔

**مفهوم الموافقة:** هو أن يكون المسكوت عنده موافقاً في حكم المذكور.

---

= عقلی مفہوم، کو بھی معنی کہتے ہیں، اور حقیقت و ماهیت، ما به الشيء هو هو (جس سے چیز کا وجود ہوا اور چیز کی بنیاد میں داخل ہو) کو کہتے ہیں، جیسے: انسان کی ماهیت ہے حیوانِ ناطق؛ کیوں کہ اس سے انسان کا قوام ہے، اور حیوانِ ناطق ایک عقلی مفہوم ہے، خارج میں مستقلًا اُس کا وجود نہیں۔

وفي "الإتقان": مفهوم الموافقة: هو ما يوافق حكمه المنطوق، فإن كان أولى يسمى فحوى الخطاب، كدلالة: ﴿فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أَفْ﴾ على تحرير الضرب؛ لأنَّه أشدُّ، وإنْ كان مساوياً يسمى لحن الخطاب أي معناه، كدلالة ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا﴾ على تحريم الإحرار؛ لأنَّه مساواً للاكل في الإتلاف. (كشاف اصطلاحات الفنون ٤٧٥/٣، بحذف) مفهوم موافق: وهم مفهوم هے جس کے بابت (نص میں) سکوت اختیار کیا گیا ہو؛ لیکن اس کا حکم نص میں مذکورہ صورت کے موافق ہو۔ اس کی دو قسمیں ہیں: فحوانے کلام، لحن کلام۔

### فحوانے کلام

باری تعالیٰ کا فرمان: ﴿فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أَفْ﴾ مال باپ کو اُف نہ کہو، اس امرِ مذکور سے مسکوت عنہ یعنی والدین پر درست درازی کی حرمت بد درجہ أولی سمجھ میں آتی ہے۔

### لحن کلام

باری تعالیٰ کا فرمان: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا﴾ یقین رکھو کہ جو لوگ تیمبوں کا مال ناحق کھاتے ہیں وہ اپنے پیٹ میں آگ بھر رہے ہیں، اس آیت میں ظلماً تیمبوں کا مال کھانے پر عید مذکور ہے جس سے تیمبوں کا مال جلانے کی وعید بھی سمجھ میں آتی ہے، کہ دونوں اتلاف میں مساوی ہیں۔

### مفهوم المخالف

للذکور في الحکم إثباتاً ونفيّاً، ويسمى "دليل الخطاب"، نحو قوله تعالى: ﴿فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً﴾، فيفهم أنَّ الزائد على الشهادتين غير

واجب۔ (کشاف اصطلاحات الفنون: ۴۷۵، ۳) (۱)

**مفهوم مخالف:** وہ مفہوم ہے جس میں مسکوت عنہ مذکور کی ضد ہو، اس کو ”دلیل خطاب“ بھی کہتے ہیں، جیسے باری تعالیٰ کے فرمان: اور جو لوگ (زنا کی) تہمت لگائیں پا کر امن عورتوں کو (جن کا زانیہ ہونا کسی دلیل یا قرینہ شرعیہ سے ثابت نہیں) اور پھر چار گواہ (اپنے دعوے پر) نہ لاسکیں، تو ایسے لوگوں کو اسی درجے لگا اور ان کی کوئی گواہی کبھی قبول مت کرو!، اس حکمِ مذکور کا مفہوم مخالف یہ ہے کہ پا کر امن عورتوں پر تہمت لگانے والے کو اسی سے زائد لگانے نہ لگانے کا تذکرہ نص میں مذکور نہ ہونے کی بنا پر زائد کوڑے لگانا واجب نہیں۔

**المقبولات:** باب الحکیم کے تحت ”مظنوں“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المقتضا:** عن قریب ”مقدار“ کے ضمن میں آرہا ہے۔

**المقدار:** (عند أهل الأصول) كُلُّ لفظٍ حُذفَ مِن التَّلْفُظِ لا الْأَنْيَةِ، فَهُوَ مُقْدَرٌ. ولذا قالوا: المُقْدَرُ كالمَلْفُوظِ، (نحو قوله تعالى:

(۱) فائدة: مفہوم المخالفة لم يعتبره الحنفية، والشافعي اعتبره؛ وفي ”جامع الرموز“ في بيان الموضوع: مفہوم المخالفة كمفهوم الموافقة معتبر في الرواية بلا خلاف؛ لكن في ”اجازة الزاهري“: أنه غير معتبر. والحق أنه أكثري لا كلي كما في حدود النهاية وغيرها. (کشاف اصطلاحات الفنون: ۴۷۶، ۳)

**مفهوم الموافقة:** مَا يُفهِمُ مِنَ الْكَلَامِ بِطَرِيقِ الْمُطَابَقَةِ. مفہوم موافق: وہ معنی و مفہوم جو کلام سے بہ طریقِ دلالت مطابقی سمجھا جائے۔ (دستور ۲۱۲/۳)

**مفهوم المخالفة:** مَا يُفهِمُ مِنَ الْكَلَامِ بِطَرِيقِ الْإِلْتِزَامِ. مفہوم مخالف: وہ معنی و مفہوم جو کلام سے بہ طریقِ دلالت التزامی سمجھا جائے۔ (دستور ۲۱۲/۳)

**ملحوظہ:** ہو سکتا ہے کہ یہ اصطلاح فقہاء کے علاوہ مناطقہ وغیرہ کی ہو، والله اعلم و علمہ اتم۔

﴿يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضْلُوا﴾ أَيْ أَنْ لَا تَضْلُوا). (دستور ۳۵۸/۳)

مقدار: (اہل اصول کے نزدیک) ہر وہ کلمہ ہے جو صرف ادائیگی کے وقت عبارت سے پوشیدہ ہو، لیکن دل میں موجود ہو، اسی وجہ سے یہ مسلمہ قاعدہ ہے: لفظ مقدار، مفہوم کے حکم میں ہوتا ہے، (جیسے: باری تعالیٰ کافرمان: اللہ تعالیٰ تم سے اس لیے بیان کرتے ہیں کہ تم گمراہی میں نہ پڑو، یہاں ان کے بعد حرفِ نفی "لا" مخدوف بہ معنی مقدار ہے)۔

### **الْمُقْتَضَى** : (عَنْ الْأَصْوَلَيْنَ) هُوَ مَا أُضْمِرَ فِي الْكَلَامِ

ضَرُورَةٌ صِدْقِ الْمُتَكَلِّمِ وَنَحْوِهِ، أَيْ مَا لَا صِحَّةَ لِهِ إِلَّا بِإِذْرَاجِ شَيْءٍ آخَرَ ضَرُورَةٌ صِحَّةٌ كَلَامِهِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ﴾ أَيْ أَهْلَ الْقَرْيَةِ.

(التعريفات الفقهية: ۲۱۴)

مُقتضما: (اہل اصول کے نزدیک) وہ غیر منطق (کلمہ یا جملہ) ہے جس کو متکلم کی سچائی وغیرہ قرآن کی بناء پر عبارت سے مخدوف مانا ضروری ہو، جس کو داخل کیے بغیر کلام صحیح نہ ہوتا ہو، جیسے باری تعالیٰ کافرمان: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ﴾، بستی سے پوچھو، یعنی بستی میں رہنے والوں سے پوچھو۔

### **التَّقْدِيرُ وَالْحَذْفُ** : التَّقْدِيرُ فِي الْلُّغَةِ: اِنْدَازَهُ كَرْدَنْ، وَعِنْدَ

أَرْبَابِ الْعَرَبِيَّةِ إِسْقاطُ الْلَّفْظِ مَعَ الإِبْقَاءِ فِي النِّيَّةِ. وَالْحَذْفُ: أَعْمُّ مِنْهُ لعدمِ اشتراطِ هذا الإبقاءِ فيه. (دستور العلماء بیروت ۴/۲۳۲)

تقدير: (اہل عرب کے نزدیک) کسی کلمے کو عبارت سے حذف کردینا اور نیت میں باقی رکھنا۔

**ملاحظہ:** تقدیر و حذف کے درمیان کا فرق اصولی ہے؛ ورنہ بسا اوقات ایک لفظ کو دوسرے کی جگہ استعمال کیا جاتا ہے، جیسے: صاحب ہدایۃ الخونے مفعول فیہ کی بحث میں ”بتقدیر فی“ فرمایا ہے؛ حالاں کہ وہاں ”فی“ محفوظ ہے۔ اسی طرح باری تعالیٰ کے فرمان ﴿أَنْ تَضْلُوا﴾ میں لا مقدر ہے؛ لیکن اُس کو محفوظ سے تعبیر کرتے ہیں۔

**حذف:** عبارت سے کسی کلمے کو گردینا نیت میں بقا کی شرط کے بغیر؛ گویا حذف عام ہے اور تقدیر خاص ہے، (جیسے: رُبَّ قَبْلِ خَيْرٍ مِنْ بَعْدٍ: بہت سی پہلے کی چیزیں بعد کی چیزوں سے بہتر ہوتی ہیں، اس جگہ قبل و بعد کا مضاف الیہ لفظ اور نیت دونوں اعتبار سے ساقط ہے)۔

**الملاحظة:** هذه الشّلاّثةُ مِنْ قَبْلِ غَيْرِ المَنْطُوقِ؛ لَكِنَّ الْأَوَّلَ يَشْتَمِلُ الثَّابِتَ لِتَصْحِيحِ الْكَلَامِ لُغَةً أَوْ شَرْعًا أَوْ عَقْلًا؛ وَالثَّانِيُّ مُخْتَصٌ باللُّغَةِ؛ وَالثَّالِثُ بِالْعَقْلِ وَالشَّرْعِ. (حاشیة أصول الشاشی)

**مقدار، مقتضی اور محفوظ:** یہ تینوں چیزوں غیر منطق کے قبیل سے ہیں، اور ان میں باہمی فرق یہ ہے کہ، مقدار کو ثابت مانا جاتا ہے؛ تاکہ کلام لغوی، شرعی یا عقلی اعتبار سے صحیح ہو جائے، اور شی محفوظ کو اس لیے مانا جاتا ہے؛ تاکہ کلام لغوی اعتبار سے صحیح ہو جائے؛ اور مقتضا کو اس لیے مانا جاتا ہے؛ تاکہ کلام عقل اور شریعت کے اعتبار سے درست ہو جائے۔

**المُقَدَّمَاتُ الْيَقِينِيَّةُ:** الْقَضَايَا التِّيْ يُحْصُلُ مِنْهَا التَّصْدِيقُ الْيَقِينِيُّ، وَهِيَ إِمَّا ضَرُورِيَّةٌ أَوْ نَظَرِيَّةٌ؛ وَالضَّرُورِيَّةُ سِتَّةُ عَلَى

**المَشْهُورُ:** الأَوَّلَيَاتُ، وَالْفِطْرِيَاتُ، وَالْمُشَاهَدَاتُ، وَالْحَدِسَيَاتُ، وَالْمُجَرَّبَاتُ، وَالْمُتَوَارِراتُ. (كِشَاف٤/٤١٦)

**(١) المُقَدَّمات الْيَقِينِيَّةُ:** -التي هي مبادئ العلوم النظرية- هي المقدّمات الكلية المطابقة للأمور الموجدة التي نقبلها ونصدق بها، ويستعملها كل واحد منا من جهة يقين نفسه بمطابقتها للأمور من غير أن يتكل أحد منا على شهادة غيره له، ومن غير أن يستند فيها إلى ما يراه غيره. (موسوعة المنطق: ٩٧١)

**مُقَدَّمات غَيْرِ يَقِينِيَّةٍ:** وهي نوعان: نوع يصلاح للظنيات الفقهية، ونوع لا يصلح لذلك أيضاً.

**أَمَّا النَّوْعُ الْأَوَّلُ:** وهو الصالح للفقهيات دون اليقينيات، وهي ثلاثة أصناف: مشهورات ومقبولات ومظنونات.

**وَأَمَّا النَّوْعُ الثَّانِي:** ما لا يصلح للقطعيات وللظنيات؛ بل لا يصلح إلا التلبيس والمغالطة (أي المخادعة). (معيار العلم للغزالى بحواله: موسوعة مصطلحات علم المنطق عند العرب)

**المُقَدَّمات الْمَشْهُورَةُ:** عند الجميع، ينبغي أن يكون المفهوم منها معنى واحداً بعينه في العدد عند الجميع. وتقبل هذه المقدّمات، والآراء تستعمل من غير أن تُتحَنَّن وتُسْبَرَ، ويعلم هل هي مطابقة للأمور الموجدة أو غير مطابقة لها؛ بل تقبل على أنها آراء فقط من غير أن يعلم منها شيء أكثر من أن جميع الناس يرون فيها أنها كذلك أو ليست كذلك. (موسوعة مصطلحات المنطق: ٩٦٩)

**المُقَدَّمات الْمَقْبُولَةُ:** هي كل ماقبلت عن واحد مرتضى أو جماعة مرتضين. (موسوعة مصطلحات المنطق: ٩٧٠)

**المُقَدَّمات الْمَظْنُونَةُ:** هي القضايا التي يُحَكُمُ فِيهَا حُكْمًا راجحًا، مع تجويز نقيضه، كقولنا: فلان يَطْوُفُ بِاللَّيْلِ، وكل من يَطْوُفُ بِاللَّيْلِ فَهُوَ سَارِقٌ. والقياسُ المركبُ من المقبولات والمظنونات يُسمى خطابةً. (كتاب التعريفات: ٢٢١)

(٢): **المُقَدَّمات عُقْلَيَّةٌ أَوْ نَقْلَيَّةٌ:** فإنَّ النَّقلَ قد يُفْعِدُ القَطْعَ؛ نَعَمُ النَّقلُ الصَّرُوفُ لِيُسَّـ كَذَلِكَ.

**وَالْيَقِينُ:** هو الاعتقاد الجازم المطابق الثابت؛ وأصولها: الأَوَّلَيَاتُ، وَالْفِطْرِيَاتُ، وَالْمُشَاهَدَاتُ (الحسينيات والوجديات)، وَالْحَدِسَيَاتُ، وَالْمُجَرَّبَاتُ، وَالْمُتَوَارِراتُ.

مقدماتِ يقینیہ: وہ مقدمات ہیں جو یقین کا فائدہ دیں (جن سے قیاسِ برہانی مرکب ہوتا ہے)، ان کی دو قسمیں ہیں: بدیہیہ، نظریہ۔  
مقدماتِ بدیہیہ کی چھ قسمیں ہیں: اولیات، فطریات، مشاہدات، حدسیات، مجرّبات، متواترات۔

**الأَوْلَيَاتُ:** هيَ قَضَايَا يَجِزُّ الْعَقْلُ فِيهَا بِمُجَرَّدِ الِالِتِفَاتِ وَالتَّصُورِ، لَا يَحْتَاجُ إِلَى وَاسِطَةٍ، كَقُولُكَ: الْكُلُّ أَعْظَمُ مِنْ الْجُزْءِ. (مرقات: ۴۵)

اولیات: وہ قضایا ہیں جن کے مضمون پر یقین کرنے کے لیے تصورِ طرفین کے سوا کسی واسطے (دلیل) کی حاجت نہ ہو، جیسے: کل اپنے جزو سے بڑا ہوتا ہے۔

**الْفَطْرِيَاتُ :** هيَ مَا يَفْتَرِرُ إِلَى وَاسِطَةٍ غَيْرِ غَائِبَةٍ عَنِ الْذَّهَنِ أَصْلًا، وَيُقَالُ لِهَذِهِ الْقَضَايَا ”قَضَايَا قِيَاسَاتُهَا مَعَهَا“، نَحْوُ: الْأَرْبَعَةُ زَوْجٌ؛ فَإِنَّ مَنْ تَصَوَّرَ مَفْهُومَ الْأَرْبَعَةِ وَتَصَوَّرَ مَفْهُومَ الزَّوْجِ -بَأَنَّهُ هُوَ الذِّي يَنْقَسِمُ بِمُتْسَاوَيْنِ- حَكْمٌ بَدَاهَةً بِأَنَّ الْأَرْبَعَةَ زَوْجٌ. (مرقات: ۴۵)

فطریات: ان کا دوسرا نام ”قضایا قیاساتُها مَعَها“ ہے، یہ وہ قضایا ہیں جن کے مضمون پر یقین ایسے دلائل سے حاصل ہو جو تصورِ طرفین کے وقت ہی عام طور پر ذہن میں رہتے ہیں، جیسے: چار جفت ہے، اس قضیہ کے ذہن میں آنے کے ساتھ ساتھ دلیل بھی ذہن میں حاضر رہتی ہے، وہ یہ کہ چار برابر دو حصوں پر منقسم ہو جاتا ہے (صغریٰ)، اور جو عدد دو برابر حصوں میں منقسم ہو وہ جفت ہے (کبریٰ)، لہذا چار جفت ہے (نتیجہ)، نیز جیسے: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا سَوَاءَ الظَّرِيقُ: تمام تعریفیں اُس اللہ (تمام صفاتِ کمالیہ سے متصف، ہمیشہ سے ہمیشہ تک رہنے والی

ذات) کے لیے ہیں، جس نے ہمیں میانہ راستہ دکھایا۔ یہ دعویٰ مع الدلیل ہے۔

### **الْحَدِسَّيَاتُ :** وَهِيَ ظُهُورُ الْمَبَادِيْرُ دَفْعَةً وَاحِدَةً مِنْ دُوْنِ أَنْ

یکونَ هنَاكَ حَرَكَةٌ فِكْرِيَّةٌ۔ (مرقات: ٤٥)

حدسیات: وہ ایسے قضایا ہیں جن کے مضمون کا علم (بغیر نظر و فکر کے) فوری طور پر دلائل کے ذریعے ہو، (جیسے کسی ماہرِ نحو سے پوچھا گیا کہ: ضرب زید میں زید پر کسی حرکت ہوگی؟ اُس نے فوراً جواب دیا کہ: زید پر رفع آئے گا۔ یہاں رفع کا یقین ایک چٹ پٹ دلیل سے ہوا، وہ یہ کہ زید نائب فاعل ہے (صغریٰ)، اور ہر نائب فاعل مرفوع ہوتا ہے (کبریٰ)؛ لہذا زید مرفوع ہے (نتیجہ)۔

### **الْمُشَاهَدَاتُ :** وَهِيَ قَضَائِيَا يُحْكَمُ فِيهَا بِوَاسِطَةِ الْمُشَاهَدَةِ

والا حسَاسٍ، وَهِيَ تَنقِسِمُ إِلَى قِسْمَيْنِ:

الأوَّلُ: مَا شُوِهَدَ بِإِحْدَى الْحَوَاسِ الظَّاهِرَةِ وَهِيَ خَمْسٌ: الْبَاصِرَةُ، وَالسَّامِعَةُ، وَالشَّامِمَةُ، وَالذَّائِقَةُ، وَاللَّامِسَةُ؛ وَيُسَمَّى هَذَا الْقِسْمُ بِالْحِسَيَاتِ۔  
والثَّانِيُّ: مَا أُدْرِكَ بِالْمُدْرِكَاتِ مِنْ الْحَوَاسِ الْبَاطِنَةِ التِّي هِيَ أَيْضًا خَمْسٌ: الْحِسْ الْمُشَتَرَكُ (المُدْرِكُ لِلصُّورِ)، وَالْخِيَالُ التِّي هِيَ خِزَانَةُ لَهُ، وَالوَهْمُ المُدْرِكُ لِلْمَعَانِي الشَّخْصِيَّةِ وَالْجُزْئِيَّةِ، وَالْحَافِظَةُ التِّي هِيَ خِزَانَةُ لِلْمَعَانِي الْجُزْئِيَّةِ، وَالْمُتَصَرِّفُ التِّي تَتَصَرَّفُ فِي الصُّورِ وَالْمَعَانِي بِالْتَّحْلِيلِ وَالتَّرْكِيبِ؛ وَيُسَمَّى هَذَا الْقِسْمُ بِالْوِجْدَانَيَاتِ۔ (مرقات: ٤٥)

مشاهدات: وہ قضایا ہیں جن کے مضمون پر یقین حواسِ ظاہرہ یا حواسِ باطنہ کے ذریعے حاصل ہو۔ اول کی مثال: آفتاب روشن ہے۔ ان کو حسیات کہتے

ہیں۔ دوم کی مثال: جیسے بھوک پیاس لگ رہی ہے، ان کو وجدانیات کہتے ہیں۔ حواسِ ظاہرہ پانچ ہیں: (۱) قوتِ باصرہ: دیکھنے کی قوت (۲) قوتِ سامعہ: سننے کی قوت (۳) قوتِ ذائقہ: چکھنے کی قوت (۴) قوتِ شامہ: سوچنے کی قوت (۵) قوتِ لامسہ: چھونے کی قوت۔

حواسِ باطنہ پانچ ہیں: (۱) حسِ مشترک (۲) خیال (۳) وہم (۴) حافظہ (۵) مُتَصْرِفٌ۔ (تفصیل "حواس" کے ضمن میں ہے)۔

**التجربات:** ہیَ قَضَايَا يَحْكُمُ الْعَقْلُ بِوَاسِطَةِ تَكْرَارِ الْمُشَاهَدَةِ وَعَدَمِ التَّخْلُفِ حُكْمًا كُلِّيًّا، كَالْحُكْمِ بِأَنَّ شَرَابَ السَّقْمُونِيَا مُسْهِلٌ لِلصَّفْرَاءِ۔ (مرقات: ۴۵)

تجربیات: وہ قضايا ہیں جن کے مضمون پر یقین بار بار تجربہ اور حکم کلی سے عدمِ تخلُّف کی پناپ حاصل ہوا ہو، جیسے: تجربہ کارلوگوں کے وہ واقعات جو تجربہ بات کے بعد کہے گئے ہیں، جیسے: سقمو نیادست آوردوا ہے۔

**المتواثرات:** ہیَ قَضَايَا يُحَكَمُ بِهَا بِوَاسِطَةِ إِخْبَارِ جَمَاعَةٍ يَسْتَحِيلُ الْعَقْلُ تَوَاطُؤُهُمْ عَلَى الْكِذْبِ؛ وَاخْتَلَفُوا فِيْ أَقْلَى عَدِدِ هَذِهِ الْجَمَاعَةِ، قِيلَ: إِنَّ أَقْلَهُ أَرْبَعَةُ، وَقِيلَ: عَشَرَةُ، وَقِيلَ: أَرْبَعُونَ۔ (مرقات: ۴۵)

متواترات: وہ قضايا ہیں جن کے مضامین پر یقین ایسی جماعت کے نقل کرنے سے حاصل ہو جن کا کذب بیانی پر متفق ہونا محال ہو۔ ایسی جماعت کے افراد کے بابت اختلاف ہے: بقول بعض: کم از کم چار افراد ہوں، بقول بعض: دس افراد ہوں، اور بقول بعض: چالیس افراد ہوں۔

## المقدمة: مَا يُتوقّفُ عَلَيْهِ صِحَّةُ الدَّلِيلِ، أَعْمَمُ مِنْ أَنْ يَكُونَ

جُزءًا مِنَ الدَّلِيلِ أَوْ لَا . (رشيدية ص: ١٩)

**مقدمة:** وہ تمہید ہے جس پر دلیل کی صحت موقوف ہو، چاہے وہ دلیل، قیاس کا جز ہو یا نہ ہو، (اسی کو ”مقدمة الدليل“ بھی کہتے ہیں، تفصیل آگے ملاحظہ فرمائیں)۔

**مقدمة القیاس:** القَضِيَّةُ التِّي جَعَلَتْ جُزْءَ قِيَاسٍ، يُسمَّى مقدمة، (نحو: مُحَمَّدٌ مُجْتَهَدٌ، وَكُلُّ مُجْتَهَدٌ ناجِحٌ، وَكُلُّ ناجِحٌ مَحْبُوبٌ، وَكُلُّ مَحْبُوبٌ سَعِيْدٌ؛ مُحَمَّدٌ سَعِيْدٌ). (مرقات)

**مقدمة قیاس:** وہ قضیہ ہے جس کو قیاس یا جست کا جزو بنایا جائے، جیسے مثال مذکور میں کل چار قضاۓ کو جزو دلیل بنایا گیا ہے۔

**مقدمة الدليل:** عِبَارَةٌ عَمَّا يُتوقّفُ عَلَيْهِ صِحَّةُ الدَّلِيلِ أَعْمَمُ مِنْ أَنْ يَكُونَ جُزءًا مِنْهُ - كالصُّغرى والكُبْرى - أَوْ لَا ، كَشْرَائِطِ الْأَدِلَّةِ . (١) (دستور ٣٦٢/٣)

(١) وللاستثنائي شروطٌ: فلو لم يكن الشرط لم ينتُج، فهو إنْ كان مركباً من متصلةٍ (أولى) و حمليةٍ (أخرى)، فشرطُ إنتاجه: إيجابُ الشرطية المتصلة مع لزومه وكلية أحدٍ من الشرطية أو القضية الاستثنائية، وإنْ كان مركباً من منفصلةٍ أولى وحملية أخرى، فشرطُ إنتاجه: إيجابُ المنفصلة مع العنايد، وكلية واحد من الشرطية، أو القضية المستثناء. وللاقترانِي أيضاً شروط: فإنْ كان الشكل الأولُ فشرطُ إنتاجه: إيجابُ الصُّغرى وكلية الكبُرى؛ وإنْ كان الثاني فشرطُ إنتاجه: اختلافهما في الكيف وكلية الكبُرى؛ وإنْ كان الثالثُ فشرطُه: إيجابُ الصُّغرى مع كلية أحد هما؛ وإنْ كان الرابعُ فشرطُ إنتاجه: إما إيجابهما مع كلية الصُّغرى أو اختلافهما مع كلية إحداهما. وبباقي التحقيق في كتب المنطق. (أنوار المطالع في هدايات المطالع)

**مقدمة دليل:** وہ تمہید ہے جس پر دلیل کی صحت موقوف ہو، چاہے وہ دلیل کا جز ہو، - جیسے: صغیری و کبریٰ - یا جز نہ ہو، جیسے: دلیلوں کے نتیجہ دینے کی شرطیں۔

**مقدمة العلم:** هِيَ مَا يُوقَفُ عَلَيْهِ الشُّرُوعُ فِي مَسَائِلِهِ (من المعانِي المَخْصُوصَةِ)؛ أَوْ الشُّرُوعُ عَلَى وَجْهِ الْبَصِيرَةِ. (دستور العلماء ٢١٧/٣)

**مقدمة علم:** وہ مخصوص باتیں ہیں جن کے جاننے پر فن اور مسائل فن کا علی وجہ البصیرت شروع کرنا موقوف ہوتا ہے۔

**مقدمة الكتاب:** هِيَ طَائِفَةٌ مِنَ الْكَلَامِ تُذَكَّرُ قَبْلَ الشُّرُوعِ فِي الْمَقَاصِدِ، لِارْتِبَاطِهَا بِهِ، وَنَفْعِهَا فِيهِ؛ سَوَاءً تَوَقَّفَ عَلَيْهِ الشُّرُوعُ أَوْ لَا. (دستور العلماء ب ٢١٧/٣)

**مقدمة كتاب:** مقاصد سے پہلے ذکر کردہ مخصوص باتیں جن سے مسائل کتاب مربوط ہوں، اور مسائل کتاب کو سمجھنے میں مفید ہو؛ چاہے مقاصد کا سمجھنا اس پر موقوف ہو یا نہ ہو۔

**الملاحظة: الكتاب:** إِمّا عبارَةٌ عن الأَلْفاظِ، أَوْ المعاني، أَوْ المجموع منهما. فمقدمة الكتاب: إِما طائفةٌ مِنَ الْأَلْفاظِ، أَوْ المعاني، أَوْ المجموعُ منهما. (دستور العلماء ب ٢١٧/٣)

**مقدمة الكتاب میں** کتاب سے مراد یا تو الفاظ ہیں، یا معانی ہیں، یا پھر ان دونوں کا مجموعہ ہیں، بنابریں مقدمہ میں بھی یہ تین احتمالات جاری ہوں گے۔

**المقسم:** اس کا مفہوم باب القاف کے تحت "قسم" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُقَفِّى:** باب الشين کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**مَقْوْلُ فِي جَوَابِ مَا هُوَ:** باب الحاء کے ضمن میں ”حقیقت“ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**الْمَقْوَلَاتُ الْعَشْرُ:** باب الالف کے تحت ”اجناس عالیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْمَقْبِدُ:** باب الْمُمِيمَ کے تحت ”مطلق“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْمَكَابِرَةُ:** باب الْمُمِيمَ کے تحت ”معارضه“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْمَكْرُوْهُ:** مُطْلِقاً مَا هُوَ راجحُ التَّرْكِ.

مکروہ: وہ فعل جس کا ترک اولیٰ اور پسندیدہ ہو۔ اس کی دو قسمیں ہیں:  
مکروہ تحریمی، مکروہ تنزیہی۔

**الْمَكْرُوْهُ التَّحْرِيمِيُّ:** إِنْ كَانَ (الْمَكْرُوْهُ) إِلَى الْحَرَامِ

أَقْرَبُ يَكُونُ مَكْرُوْهًا تَحْرِيمِيًّا، وَكَرَاهْتُهُ تَحْرِيمِيَّةً، (مثاله: إِخْتِضَابُ الشُّعُورُ بِالْأَسْوَدِ). (دستور العلماء / ٣٧٠)

مکروہ تحریمی: وہ مکروہ ہے جو حرام سے زیادہ قریب ہو؛ اس کی کراہت، تحریمی ہوگی، جیسے: كالا خضاب لگانا مکروہ تحریمی ہے؛ کیوں کہ آقا ﷺ نے اس کے بارے میں وعید بیان فرمائی ہے۔

**الْمَكْرُوْهُ التَّنْزِيهِيُّ:** إِنْ كَانَ (الْمَكْرُوْهُ) إِلَى الْحِلَّ أَقْرَبُ

يَكُونُ مَكْرُوْهًا تَنْزِيهِيًّا، وَكَرَاهْتُهُ تَنْزِيهَيَّةً، (نحو: الْأَذَانُ بِدُونِ الْوُضُوءِ).

(دستور / ٣٧٠)

**مکروہ تنزیہی:** وہ مکروہ ہے جو حلال سے زیادہ قریب ہو؛ اس کی کراہت، تنزیہی ہوگی، جیسے بغیر وضو کے اذان کہنا مکروہ تنزیہی ہے۔

**الملازمه:** باب اللام کے تحت "لزوم" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الملازمه العقلیہ:** باب اللام کے تحت "لزوم" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الملازمه العادیہ:** باب اللام کے تحت "لزوم" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الملَك:** ہو جسم لطیف نورانی یتشارکل باشکال مُختَلِفةٌ۔

(دستور ۳/۳۷۲)

فرشته: وہ پُر نور مقدس اور لطیف جسم جو مختلف رُوپ اختیار کرے۔

**الملَكَة:** باب الکاف کے تحت "کیفیت نفسانیہ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُمَاثلَة:** باب الالف کے تحت "اتحاد" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المُمْكِنُ:** مالایجِب وجوہ، او: مالایمتنع وجود

ولاعدمه۔ (کشاف ۴/۲۷۵)

ممکن: جس کا نہ عدم ضروری ہونہ وجود، (اسی لیے ممکن اپنے وجود میں اور اپنی بقاء میں ہمیشہ غیر یعنی موجد کا تھاج ہوتا ہے)۔

**الواجِبُ:** ہو الموجود الذی یمتنع عدمه؛ فإن كان وجوہ

لذاتِهِ ائی لا یکون محتاجاً فی وجوہِ إلیٰ غیرِهِ، فهو الواجب لذاتهِ

وَاجِبُ الْوُجُودِ لذَاتِهِ؛ وَإِنْ كَانَ لغَيْرِهِ فَهُوَ وَاجِبُ الْوُجُودِ لغَيْرِهِ۔ (دستور العلماں ۲۹۸)

**واجب:** وہ ہستی ہے جس کا عدم ممتنع ہو، (یعنی اس کا وجود ضروری ہو)۔  
**فلسفہ کے نزدیک واجب کی دو قسمیں ہیں:** واجب لذاتہ، واجب لغیرہ۔  
**واجب لذاتہ:** وہ ہستی ہے جس کا وجود ذاتی ہو یعنی وہ اپنے وجود میں غیر کا محتاج نہ ہو، (ایسی ہستی صرف اللہ تعالیٰ کی ہے)۔

**واجب لغیرہ:** وہ ممکن ہستی ہے جس کو غیر (یعنی اللہ تعالیٰ) کی طرف سے وجود ملا ہو، اور وہ کبھی معروف نہ ہو، (جیسے: عقولِ عشرہ فلاسفہ کے خیال کے مطابق واجب لغیرہ ہیں، اور تعلیماتِ اسلامی کی رو سے کوئی چیز واجب لغیرہ نہیں ہے)۔

**المُمْتَنَعُ:** هُوَ الَّذِي يَكُونُ عَدَمُهُ فِي الْخَارِجِ ضَرُورِيًّا۔ (دستور

العلماں ۲۳۱)

**ممتنع:** وہ ہے جس کا خارج میں نہ ہونا ضروری ہو، (یعنی کسی چیز کا موجود نہ ہو سکنا، جیسے: شریک باری تعالیٰ، اجتماعِ ضدین اور ارتقاءِ ضدین وغیرہ)۔

**من حيث:** باب الحاء کے تحت ”حیثیت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**ال المناسبة:** باب الالف کے تحت ”اتحاد“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المناقضة:** باب الکمیم کے تحت ”معارضہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**المنسوخ:** مِن النَّسْخِ وَهُوَ لُغَةٌ: الإِزَالَةُ، وَشَرْعًا: وُرُودُ دَلِيلٍ

شَرِيعي مُترَاخيًا عن دلیل شرعی مقتضیاً خلاف حکمہ۔ (دستور ۴۱۲/۳)

**منسوخ:** لغوی معنی: منسوخ اور کالعدم کیا ہوا؛ اہل شرع کے نزدیک: ایک

حکم شرعی کے بعد وسرے حکم شرعی کا وارد ہونا جو پہلے کے مخالف حکم کا متقاضی ہو۔

**المنطق** : تِسْعَةُ أَبْوَابٍ عَلَىٰ مَا هُوَ الْمَشْهُورُ : الأوَّلُ : بَابُ

الكليات الخاميس، الثاني: بَابُ التَّعْرِيفَاتِ، الثالث: بَابُ التَّصْدِيقَاتِ،

الرابع: بَابُ الْقِيَاسِ، الخامس: الْخَامِسُ: الْبُرْهَانُ، والسادس: الْخَطَابَةُ، السابع:

الجَدَلُ، الثَّامِنُ: الْمُغَالَطَةُ (أي السَّفْسَطَةُ)، التَّاسِعُ: الشِّعْرُ؛ وهذِهِ

الْخَمْسُ الْأُخْرَىُ هِيَ الصِّنَاعَاتُ الْخَمْسُ. (دستور ۲/۳۵)

منطق: علم منطق کل نواباں پر مشتمل ہے: کليات خمس، تعریفات، تصدیقات،

قياس، قیاس برہائی، قیاس خطابی، قیاس جدلی، مغالطة اور قیاس شعری۔

**المنطوق**: بَابُ الْكُمِيمِ كَتْحَتْ "مَفْهُومٌ" كَضْمَنِ مِنْ مَلَاحِظِهِ فَرَمَائِينَ۔

**المنع**: طَلْبُ الدَّلِيلِ عَلَىٰ مُقْدَمَةٍ مُعَيَّنَةٍ. وَيُسَمَّىُ ذَلِكَ الْطَّلْبُ

"مُنَاقَضَةً" وَنَقْضًا تَفْصِيلِيًّا أَيْضًا، كَمَا يُسَمَّى مَنْعًا. (رشیدیہ ص: ۱۸)

منع: تفصیل بَابُ الْكُمِيمِ كَتْحَتْ "معارضه و مُنَاقَضَهُ" کے ضمن میں گذر

چکی ہے۔

**النقض** : وَهُوَ فِي الْلُّغَةِ: الْكَسْرُ، (وفيِ اصطلاحِ النُّظَارِ):

إِبْطَالُ دَلِيلِ الْمُعَلِّلِ بَعْدَ تَمامِهِ، مُتَمَسِّكًا بِشَاهِدٍ يَدُلُّ عَلَىٰ عَدَمِ

إِسْتِحْقَاقِهِ لِلإِسْتِدْلَالِ بِهِ.

وهو (أي عدم استحقاقه): استلزمامة فساداً ماماً، أعم من أنْ

يكون تَخْلُفَ المدلول عن الدليل، لأن يوجد الدليل في موضع ولم

يوجد المدلول فيه، أو فساداً آخر. (رشیدیہ، بتغیرص: ۲۰)

**نقض:** لغوی معنی: توڑنا، اہل مناظرہ کے نزدیک: معلّل (دلیل سے ثابت کرنے والے) کی دلیل کے مکمل ہو جانے کے بعد خصم کی دلیل کے ناقابل استدلال ہونے پر دلالت کرنے والے شاہد کے ذریعے خصم کی دلیل کو لغو قرار دینا۔

**ملاحظہ:** خصم کی دلیل کا ناقابل استدلال ہونا کسی فساد کے مستلزم ہونے کی وجہ سے ہوگا؛ چاہے وہاں پر تخلّف المداول عن الدلیل ہواں طور پر کہ کسی جگہ مستدِل کی دلیل پائی جا رہی ہے مگر مداول نہیں پایا جا رہا، یا کسی اور فساد سے ہو (۱)۔

**ملاحظہ:** لفظ ”مناقضہ“ اور ”نقض“، اہل مناظرہ کے نزدیک الفاظ مترادفہ میں سے ہیں۔

## المَنْقُولُ: هُوَ الْفَظُّ الْمَوْضُوعُ لِمَعْنَىٰ، الْمَشْهُورُ إِسْتِعْمَالُهُ

فی المعنی الثانی ”المنقولٍ إِلَيْهِ“، لِمُنَاسَبَةٍ بِحِيثُ كُثُرٌ إِسْتِعْمَالُهُ فی الثانیُ، وَ هُجْرَ فی الْأَوَّلِ بِحِيثُ لَا يُسْتَعْمَلُ فیهِ إِلَّا مَعَ الْقَرِینَةِ. وَإِنَّمَا وَصَفْنَا الْمَعْنَى الثانِي بـ ”المنقولٍ إِلَيْهِ“ تَنْبِيَهًا عَلَى أَنَّ الْمُرَادَ بِالْمَعْنَى الثانِي : الْمَنْقُولُ إِلَيْهِ سَوَاءٌ كَانَ ثانِيًّا أَوْ ثالثًا، لِأَنَّ كُلَّ مَنْقُولٍ إِلَيْهِ ثانٍ مِنَ الْمَنْقُولِ. (دستور ۳/۴۰۸)

**منقول:** وہ لفظ موضوع ہے جس کا استعمال کسی مناسبت سے معنی لفظی کے علاوہ دوسرے معنی میں مشہور ہو گیا ہو، اس طور پر کہ معنی ثانی کے لیے اُس کا استعمال بہ کثرت ہوتا ہو، اور معنی اول کو ایسا چھوڑ دیا ہو کہ قرینہ کے وقت ہی معنی اول مراد ہو؛ ورنہ عامۃً معنی ثانی (معنی منقول الیہ) مراد ہوتا ہو، (جیسے: لفظ ”صلة“،

(۱) نقض: نقض کی دو قسمیں ہے: نقض اجمانی اور نقض تفصیلی۔ [۱] نقض اجمانی پوری دلیل پر لا نسلم کہنا [۲] نقض تفصیلی دلیل کے مقدمہ معینہ پر لا نسلم کہنا۔ (میزان العلوم: ۲۹)

کو اہل لغت نے دعا کے لیے وضع کیا تھا، پھر اہل شرع اس کو مخصوص رکن (نماز) کے لیے اس قدر استعمال کرنے لگے، کہ اب ”صلوٰۃ“ سے نماز ہی سمجھ میں آتی ہے، حتیٰ کہ اگر کوئی آدمی صلوٰۃ کو دعا کے معنی میں استعمال کرے تو اس کے لیے ایسا قرینہ ذکر کرنا ضروری ہو گیا ہے، جس سے یہ معلوم ہو کہ یہاں صلوٰۃ سے دعاء مراد ہے نہ کہ نماز۔)

**فائدہ:** معنی اول سے معنی موضوع لہ اور معنی ثانی سے معنی منقول الیہ مراد ہے۔ (گویا الفاظِ اول و ثانی برائے رُتبہ مستعمل ہے، نہ کہ برائے عدد)؛ اس لیے کہ ہر منقول الیہ، منقول عنہ کا ثانی ہے۔

**المُوجِب:** ہو أثرُ الفاعلِ المُوجِبِ.

وَالْفَرْقُ بَيْنَ الْمُوجِبِ -بِالفتح-، وَبَيْنَ الْمُقْتَضَى أَنَّهُ مُتَقْدَمٌ وَالْمُوجِبُ مُتَأَخَّرٌ، كَمَا يُفْهَمُ مِن التَّلْوِيحِ، حَيْثُ قَالَ: وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا هُوَ أَنَّ الْمُقْتَضَى مُتَقْدَمٌ بِمَعْنَى أَنْ يَكُونَ الشَّيْءُ حَسَنًا ثُمَّ يَتَعَلَّقُ بِهِ الْأَمْرُ، ضَرُورَةً أَنَّ الْأَمْرَ لَا يَتَعَلَّقُ إِلَّا بِمَا هُوَ حَسَنٌ. وَالْمُوجِبُ مُتَأَخَّرٌ بِمَعْنَى أَنَّ الْأَمْرَ يُوجَبُ حَسَنَةً مِنْ جِهَةِ كَوْنِهِ إِتْيَانًا بِالْمَأْمُورِ بِهِ، وَلَا يُتَصَوَّرُ ذَلِكَ إِلَّا بَعْدَ وُرُودِ الْأَمْرِ بِهِ. (کشاف ۳/۴۴۴)

**مُقتضى:** وہ حسنیت و مصلحت ہے جو امرِ شرع کے پہلے ما موربہ کی

ذات میں پائی جائے، جس حسنیت کے تقاضے سے امر پایا گیا ہے؛ کیوں کہ امرِ شرع یہ امورِ حسنہ سے وابستہ ہوتے ہیں، (جیسے نماز، کہ اس میں حسنیت ذاتی ہے؛ کیوں کہ نماز میں بندہ اپنے قول و فعل سے ازاں تا آخر پروردگار کی تعظیم کرتا ہے،

لہذا اس کا مقتضا یہ ہے کہ وہ واجب ہو)۔

**موجب** : وہ حسنیت و منفعت ہے جو امر شرع کے بعد سمجھ میں آئے؛ کیوں کہ ما موربہ کو بجالانا امر مستحسن ہے، (جیسے: حدود شرعیہ کو قائم کرنا، جس میں درحقیقت بندوں کو تکلیف پہنچانا ہے؛ لیکن اس کی منفعت امر شرعی کے بعد سمجھ میں آئی، کہ اس میں لوگوں کو معاصی پڑاننا ہے، اور ڈانٹ ڈپٹ اقامتِ حدود ہی سے حاصل ہوتی ہے۔ اور امر شرعی کا موجب و جوب ہے)۔

**الملاحظة**: موجب الأمر والمقتضى والحكم: الأثر الثابت بالأمر،  
وهي ألفاظ مترادفة عند الفقهاء. (حاشية نور الأنوار بحوالة مشكوة الأنوار)  
موجب، مقتضى او حکم کی تعریف فقهاء کے نزدیک ”الأثر الثابت بالأمر“  
— یعنی امر سے پایا جانے والا شرعی فیصلہ — سے کریں، تو اس وقت یہ تمام الفاظ  
متراوفہ ہوں گے۔

المَوْجُودُ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ، الْخَارِجِيُّ، الْذِهْنِيُّ:

**المَوْجُودُ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ** : اعْلَمُ أَنَّ مَعْنَى كُونِ الشَّيْءِ  
مَوْجُودًا فِي نَفْسِ الْأَمْرِ أَنَّهُ مَوْجُودٌ فِي نَفْسِهِ (۱)، فَالْأَمْرُ هُوَ الشَّيْءُ؛ وَمَحَصَّلُهُ:  
أَنَّ وُجُودَهُ لَيْسَ مُتَعَلِّقًا بِفَرْضِ فَارِضٍ وَاعْتِبَارِ مُعْتَبِرٍ، مَثَلًاً: الْمُلَازَمَةُ  
بَيْنَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَوُجُودِ النَّهَارِ مُتَحَقَّقَةٌ قَطْعًا فِي ذَاتِهَا، سَوَاءً وُجِدَ  
فَارِضٌ أَوْ لَمْ يُوجَدْ، وَسَوَاءً فَرَضَهَا أَوْ لَمْ يَفْرِضْهَا. (دستور العلماء ۲۵۵/۳)

(۱) مَعْنَاهُ نَفْسُ الشَّيْءِ فِي حَدَّ ذَاتِهِ، فَالْمُرْادُ بِالْأَمْرِ هُوَ الشَّيْءُ بِنَفْسِهِ، فَإِذَا قُلْتَ — مَثَلًا —  
الشَّيْءُ مَوْجُودٌ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ، كَانَ مَعْنَاهُ: أَنَّهُ مَوْجُودٌ فِي حَدَّ ذَاتِهِ؛ وَمَعْنَى كُونِهِ مَوْجُودًا فِي  
حَدَّ ذَاتِهِ: أَنَّ وُجُودَهُ لَيْسَ باعْتِبَارِ الْمُعْتَبِرِ وَفَرْضِ الْفَارِضِ. (کشاف: ۴/۲۲۴)

موجود: شئ موجود کی بہ اعتبار وجود کے تین نوعیتیں ہیں: موجود فی نفس الامر، موجود خارجی، موجود ذہنی۔

موجود فی نفس الامر: کسی چیز کا نفس الامر میں موجود ہونے کا مطلب یہ ہے کہ، اُس کا وجود فی نفسہ اور واقعی ہے جو کسی فارض کے فرض کرنے پر موقوف نہیں ہے، جیسے: طلوع شمس اور وجودِ نہار کے درمیان لزومیت، ایک واقعی چیز ہے؛ چاہے کوئی اُس کو ماننے والا ہو یا نہ ہو، یا کوئی اُسے تسلیم کرے یا نہ کرے، بہر حال یہ ایک ناقابل انکار حقیقت ہے۔

### المَوْجُودُ الْخَارِجِيُّ : مَا يَكُونُ اٰتِصَافُهُ بِالْوُجُودِ خَارِج

الذہن۔ (کشاف ۴/۲۹۶)

موجود خارجی: وہ موجود ہے جو خارج از ذہن وجود سے متصف ہو (یعنی صرف ذہنی وجود نہیں؛ بلکہ خارج میں بھی اُس کا وجود ہو، جیسے: زید عمر، آسمان زمین وغیرہ)۔

### المَوْجُودُ الذَّهْنِيُّ : هُوَ مَا يَكُونُ اٰتِصَافُهُ بِالْوُجُودِ فِي

الذہن۔ (کشاف ۴/۲۹۶)

موجود ذہنی: وہ موجود ہے جو محض عقلی طور پر پایا جائے، یعنی صرف ذہن میں موجود ہو، (جیسے: چار کے عدد کا جفت یعنی قابل تقسیم ہونا)۔ (۱)

(۱) موجوداتِ ثلاثة میں نسبت: (۱) موجود فی نفس الامری، موجود خارجی سے عام ہے، لیں جو بھی چیز خارج میں موجود ہوگی وہ نفس الامری میں ضرور ہوگی؛ مگر اس کا برعکس ہونا ہمیشہ ضروری نہیں؛ کیوں کہ طلوع شمس اور وجودِ نہار میں جو ملازمت ہے وہ نفس الامر میں موجود ہے؛ مگر خارج میں (وہ ملازمت کا زید عمر کے وجود کی طرح) موجود نہیں ہے۔

(۲) موجود فی نفس الامری اور موجود ذہنی کے درمیان عموم و خصوص من وجہ کی نسبت ہے، چار =

**الموضوع:** (کلمہ موضوع) باب الاول کے ضمن میں ”وضع“ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**موضوع العلم:** مَا يُحْثَ فِيهِ عَنْ أَعْرَاضِهِ الذَّاتِيَّةِ۔ (دستور

العلماء ۴۳۲/۳)

علم کا موضوع: وہ اصل شی جس کے عوارضِ ذاتیہ سے اُس علم میں بحث کی جائے۔  
موضوعِ شخص: وہ مضمون یا مرکزی نقطہ جس پر متكلم اپنے کلام یا مضمون نگار  
اپنے مضمون کی بنیاد رکھتا ہے، مدارِ گفتگو، (جیسے: سیرتِ رسول ﷺ کے مضمون پر  
گفتگو کرنے والا اپنے کلام کا مدار اُسی پر رکھتا ہے)۔ (القاموس الوحید: ۹۸)

**المُؤْعَذَةُ:** تَلِينُ الْقُلُوبِ الْفَاسِدَةِ وَتَدْمِيعُ الْعَيْنِ الْجَامِدَةِ  
وَإِصْلَاحُ الْأَعْمَالِ الْفَاسِدَةِ۔ (دستور ۴۴۷/۳)

موعظت: سخت دلوں کو نرم کرنا، اور خشک آنکھوں کو اشک بار کرنا، اور  
بُرے اعمال کی اصلاح کرنا (۱)۔

= کا جفت ہونا مادہ اجتماعی ہے، جب کہ اس کا تصور کیا جائے تو وہ ذہن میں بھی موجود ہوگا اور نفس الامر میں  
بھی۔ اور وہ حقائق جن کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا، جیسے ذات باری، وہ پہلا مادہ افتراتی ہے، وہ موجود فی  
الذہن نہیں ہیں؛ البتہ موجود فی نفس الامر ہیں؛ اور جھوٹے قضايا دوسرا مادہ افتراتی ہے، مثلاً پانچ کا جفت  
ہونا، اگر اس کا تصور کیا جائے تو وہ صرف ذہن میں موجود ہوگا، نفس الامر میں موجود نہیں ہوگا کیوں کہ وہ

کاذب ہے۔ (معین الفلسفہ ص: ۳۰، ۳۱۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ فرمائیں: دستور العلماء ۳/۲۲۹)

(۱) **مولوی**: مولوی کی طرف منسوب ہے، زاہد، (المنجد: ۱۱۰)۔ اس کا اصل مادہ ”ول، ی“ ہے،  
اس کی جمع ”موالی“ ہے۔

مورخ شہیر حضرت مولانا قاضی اطہر مبارکپوری اپنے مضمون ”ما ثر و معارف“، ص: ۱۶۸ پر  
یوں تحریر فرماتے ہیں: مولوی ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ خالص عجمی اور ترکی ذہن کی پیداوار ہے، آنکھوں =

= صدی ہجری کے بعد سے مولوی کا لقب خاص طور سے علماء اور مدرسین کے لیے استعمال ہونے لگا، اور اس کاروائی زیادہ تر علمائے روم میں ہوا، حتیٰ کہ بعض علماء ”مولوی زادہ“ کے لقب سے مشہور ہوئے۔ (کشکول: ۳۰۹)

بِ قول حضرت تھانویؒ: مولوی اُس کو کہتے ہیں جو مولیٰ والا ہو، یعنی علم دین بھی رکھتا ہوا اور متقدی بھی ہو، خوفِ خدا، اخلاقِ حمیدہ وغیرہ بھی رکھتا ہو؛ صرف عربی جانے سے آدمی مولوی نہیں ہو جاتا؛ کیوں کہ مولوی میں نسبت ہے ”مولیٰ“ کی طرف، یعنی مولیٰ والا، سو جب تک وہ اللہ والا ہے اُسی وقت تک ”مولوی“ بھی ہے، لائقِ اتباع بھی ہے، اور جب اُس نے یہ رنگ بدلا اُسی وقت سے وہ مولوی نہ رہا۔

**عالم:** عالم کہتے ہے متقدی مُتّبع سنت کو۔ (تحفۃ العلمااء / ۲۰۳ بتقدیم)

**حضرت:** یہ عربی لفظ ہے، اور فارسی و اردو میں بھی مستعمل ہے۔ الحضرة، الحضور: یقال کلمتہ بحضورہ فلاں۔ یعنی حضرت کے معنی موجودگی کے ہے۔ اور مجازاً لفظ حضرت کے ذریعے اونچے عزت دار شخص کو تعبیر کیا جاتا ہے، اور اب یہ لفظ بالعموم مسمی کی تعظیم کے لیے ”جناب“ کے ہم معنی ہو کر استعمال ہوتا ہے، جیسے کہا جاتا ہے حضرۃ رئیس الحفلة یعنی جناب صدر جلسہ۔ عربی میں یہ لفظ ہمیشہ مضاف ہو کر آتا ہے، اسی وجہ سے اگر منادی کی جگہ واقع ہو تو منصوب ہوتا ہے، یہ عربی میں ”تائے مدورہ“ کے ساتھ اور فارسی و اردو میں ”تائے مستطیلہ“ سے لکھا جاتا ہے، بعض لوگ لفظ حضرت اور جناب دونوں کو ایک ساتھ لکھتے ہیں جو غلط ہے۔ (ملحق کشکول: ۳۱۷)

### علماء الآخرة وصفاتهم

- (۱) منها: أَنْ لَا يُطَالِبَ الدُّنْيَا بِعِلْمِهِ.
- (۲) منها: أَنْ لَا يَخَالِفَ فَعْلُهُ قَوْلَهُ؛ بَلْ لَا يَأْمُرَ بِالشَّيْءِ مَا لَمْ يَكُنْ هُوَ أَوَّلَ عَامِلٍ بِهِ.
- (۳) منها: أَنْ يَكُونَ عِنْدَهُ بِتَحْصِيلِ الْعِلْمِ النَّافِعُ فِي الْآخِرَةِ، الْمُرْغِبُ فِي الطَّاعَاتِ، مُجتَنِبًاً لِلْعِلَمِ الْتِي يَقُلُّ نَفْعُهَا وَيَكْثُرُ فِيهَا الْجَدَالُ، وَالْقِيلُ وَالْقَالُ۔
- (۴) منها: أَنْ يَكُونَ غَيْرَ مَائِلٍ إِلَى التَّرْفُهِ فِي الْمَطْعَمِ وَالتَّجْمُلِ فِي الْإِثَاثِ وَالْمَسْكَنِ؛ بَلْ يُؤَثِّرُ الْإِقْتَصَادَ فِي جَمِيعِ ذَلِكَ، وَيَتَشَبَّهُ فِيهِ بِالسَّلْفِ – رَحْمَهُمُ اللَّهُ –، وَيَمْلِي إِلَى الْإِكْتِفَاءِ بِالْأَقْلَلِ فِي جَمِيعِ ذَلِكَ.
- (۵) منها: أَنْ يَكُونَ مُسْتَقْصِيًّا عَنِ السَّلَاطِينِ، فَلَا يَدْخُلَ عَلَيْهِمُ الْبَتَّةَ مَادَمَ يَجُدُّ =

= إِلَى الْفَرَارِ عَنْهُمْ سَبِيلًا ؛ بَلْ يَنْبغيُ أَنْ يَحْتَرِزَ عَنْ مُخالطَتِهِمْ وَإِنْ جَاءُوا لَيْهِ.

(٦) منها: أَنْ لَا يَكُونَ مُسَارِعًا إِلَى الْفُتُّيا ، بَلْ يَكُونَ مُتَوْقِفًا وَمُحْتَرِزًا مَا وَجَدَ  
الخلاص سَبِيلًا.

(٧) منها: أَنْ يَكُونَ أَكْثَرُ اهْتِمَامِهِ بِعِلْمِ الْبَاطِنِ وَمُرَاقِبَةِ الْقَلْبِ ، مَعْرِفَةٌ طَرِيقِ  
الآخِرَةِ وَسُلُوكِهِ وَصَدِقِ الرَّجَاءِ فِي اِنْكَشَافِ ذَلِكَ مِنَ الْمُجَاهِدَةِ وَالْمُراقبَةِ.

(٨) منها: أَنْ يَكُونَ شَدِيدَ الْعِنَايَةِ بِتَقْوِيَةِ الْيَقِينِ ، فَإِنَّ الْيَقِينَ هُوَ رَأْسُ مَالِ الدِّينِ -

(٩) منها: أَنْ يَكُونَ حَزِينًا مُنْكَسِرًا مُطْرَقاً صَامِتًا يَظْهُرُ أَثْرُ الْخَشِيشِ عَلَى هَيْئَتِهِ  
وَكَسُوتِهِ وَحَرَكَتِهِ وَسُكُونِهِ ، وَنُطْقِهِ وَسُكُونِهِ . لَا يَظْهُرُ إِلَيْهِ نَاظِرٌ إِلَّا وَكَانَ نَظُرُهُ مُذَكَّرًا لِلَّهِ  
تَعَالَى ، وَكَانَتْ صُورَتُهُ دَلِيلًا عَلَى عَمَلِهِ ، فَالْجَوَادُ عَيْنُهُ مِرَآتَهُ ، وَعُلَمَاءُ الْآخِرَةِ يُعْرَفُونَ  
بِسِيمَاهُمْ فِي السَّكِينَةِ وَالذَّلِلَةِ وَالتَّوَاضِعِ .

(١٠) منها: أَنْ يَكُونَ أَكْثَرُ بِحْثِهِ مِنْ عِلْمِ الْأَعْمَالِ ، وَعَمَّا يُفْسِدُهَا وَيُشَوِّشُ  
الْقُلُوبَ وَيَهْيِجُ الْوَسَاسَ وَيُشَيرُ إِلَى الشَّرِّ ، فَإِنَّ أَصْلَ الدِّينِ التَّوْقِيُّ مِنَ الشَّرِّ .

(١١) منها: أَنْ يَكُونَ اِعْتِمَادُهُ فِي عِلْمِهِ عَلَى بَصِيرَتِهِ وَإِدْرَاكِهِ بِصَفَائِهِ قَلْبِهِ ، لَا  
عَلَى الصَّحَفِ وَالْكُتُبِ ، لَا عَلَى تَقْليِدِ مَا يَسْمَعُهُ مِنْ غَيْرِهِ .

(١٢) منها: أَنْ يَكُونَ شَدِيدَ التَّوْقِيِّ مِنْ مُحَدِّثَاتِ الْأُمُورِ ، وَإِنْ اتَّفَقَ عَلَيْهَا  
الْجُمَهُورُ فَلَا يَغْرِمُهُ إِطْبَاقُ الْخُلُقِ عَلَى مَا أَحْدَثَ بَعْدَ الصَّحَابَةِ ﷺ ، وَلِيَكُنْ حَرِيصًا عَلَى  
الْتَّفْتِيشِ عَنْ أَحْوَالِ الصَّحَابَةِ وَسِيرَتِهِمْ وَأَعْمَالِهِمْ . (مُلْخَصُ اِحْيَا الْعِلُومِ ١ / ٧٨)

عَلَمَاءَ آخِرَتِ كَيْ عَلَامَاتَ

(١) اپنے علم سے دنیا نہ کھاتا ہو۔

(٢) اُس کے قول و فعل میں تعارض نہ ہو، کہ دوسروں کو خیر کا حکم کریں اور اُس پر عمل نہ کریں،  
حق تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْهَسُونَ أَنْفُسَكُمْ﴾ [بقرہ، ع: ٥] -

(٣) ایسے علوم میں مشغول ہو جو آخرت میں کام آنے والے ہوں، نیک کاموں میں رغبت  
کرنے والے ہوں، ایسے علوم سے احتراز کریں جن کا آخرت میں کوئی نفع نہیں ہے یا نفع کم ہے۔ =

**مؤثر:** مَا لَهُ تَأْثِيرٌ فِي الشَّيْءِ، إِمَّا تَامٌ، فَهُوَ الْعِلْمُ التَّامُ؛ أَوْ غَيْرُ تَامٌ، فَهُوَ الْعِلْمُ النَّاقصَةُ. وَالْمُرادُ بِالتَّأْثِيرِ التَّامِ عَدْمُ الْإِحْتِيَاجِ فِي إِيْجَادِ الْمَعْلُولِ إِلَى شَيْءٍ آخَرَ. (دستور ۴۸/۳)

= (۲) کھانے پینے کی اور لباس (ونگرہ) کی عمدگیوں اور بہترائیوں کی طرف متوجہ نہ ہو؛ بلکہ ان چیزوں میں میانہ روزی اختیار کریں، اور بزرگوں کے طرز کو اختیار کرے۔

(۵) سلاطین اور حکام (اور امراء) سے دُور ہیں، ( بلا ضرورت ) اُن کے پاس ہرگز نہ جائیں؛ بلکہ وہ خود کبھی آئیں تو ملاقات کم رکھیں۔

(۶) فتویٰ صادر کرنے میں جلدی نہ کریں، مسئلہ بتانے میں بہت احتیاط کریں، حتیٰ الٰسَعَ اگر کوئی دوسرا اہل ہو تو اُس کا حوالہ کر دے۔

(۷) باطنی علم یعنی سلوک کا اہتمام بہت زیادہ ہو، اپنی اصلاح باطن اور اصلاح قلب میں بہت زیادہ کوشش کرنے والا ہو، کہ یہ علوم ظاہرہ میں بھی ترقی کا ذریعہ ہے۔

(۸) اُس کا یقین اور ایمان اللہ تعالیٰ شانہ کے ساتھ بڑھا ہوا ہو، اور اُس کا بہت زیادہ اہتمام اُس کو ہو۔

(۹) اُس کی ہر حرکت و سکون سے اللہ کا خوف ٹپکتا ہو، اُس کی عظمت و جلال اور ہیبت کا اثر اُس شخص کی ہر آداسے ظاہر ہوتا ہو: اُس کے لباس سے، اُس کی عادات سے، اُس کے بولنے سے، اُس کے چپ رہنے سے؛ حتیٰ کہ ہر حرکت و سکون سے یہ بات ظاہر ہوتی ہو، اُس کی صورت دیکھنے سے اللہ تعالیٰ شانہ کی یادتازی ہوتی ہو۔

(۱۰) اُس کا زیادہ اہتمام اُن مسائل سے ہو جو اعمال سے تعلق رکھتے ہیں، جائز ناجائز سے تعلق رکھتے ہیں۔

(۱۱) اپنے علوم میں بصیرت کے ساتھ نظر کرنے والا، محض لوگوں کی "تقلید" میں اور اتباع میں اُن کا قائل نہ بن جائے، اصل اتباع حضور اقدس ﷺ کے پاک ارشاد کا ہے۔

(۱۲) "بدعات" سے بہت شدت اور اہتمام سے بچتا ہو، کسی کام پر آدمیوں کی کثرت کا جمع ہو جانا کوئی معتبر چیز نہیں ہے؛ بلکہ اصل اتباع، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ہے۔ (ملخص فضائل اعمال ۲/۳۶۶)

مؤثر: وہ چیز جس کا کسی دوسری چیز میں اثر ہو، اگر یہ تاثیر مکمل طور پر ہو تو وہ علتِ تام ہے؛ ورنہ علتِ ناقصہ ہے۔

تاثیرِ تام سے مراد: وہ تاثیر ہے جس میں معلوم کو وجود میں لانے کے لیے کسی دوسرے مؤثر کی ضرورت نہ ہو، (عملِ تامہ و ناقصہ کی تعریف و مثال باب العین کے تحت ”عمل“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائے)۔

# باب النون

**النادر:** باب الشين کے تحت "شاذ" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**نادر الروایة:** باب الظاء کے تحت "ظاہر الروایت" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الناطق:** مُدرِكُ المَعْقُولَاتِ، فَصُلْ قَرِيبٌ لِلْأَنْسَانِ مِنْ النُّطْقِ بِمَعْنَى إِدْرَاكِ الْمَعْقُولَاتِ، لَا مِنْ النُّطْقِ الظَّاهِرِيِّ۔ (دستور ۴۵۶/۳)

**ناطق:** معقولات (کلیات) کا ادراک کرنے والا، یہ انسان کا فصل قریب ہے، یہاں نطق سے نطق باطنی مراد ہے نہ کہ نطق ظاہری (بولنا)۔

**النتیجۃ:** مَا يَحْصُلُ بَعْدَ إِتِیَانِ الدَّلِیلِ وَالْحُجَّۃِ وَيَلْزَمُ مِنْهُ، وَهِيَ قَبْلَ الدَّلِیلِ "مُدَعِّیٌ" وَبَعْدَهُ "نَتِیْجَةٌ"، فَهُمَا مُتَّحِدَانَ بِالذَّاتِ وَمُتَغَایِرَانَ بِالاعتِبَارِ، (نحو: العَالَمُ حَادِثٌ؛ لِأَنَّ الْعَالَمَ مُتَغَيِّرٌ، وَكُلُّ مُتَغَيِّرٍ حَادِثٌ، فَالْعَالَمُ حَادِثٌ). (دستور ۴۵۸/۳)

**نتیجہ:** دلیل اور جدت کو مکمل کرنے کے بعد حاصل ہونے والا اور دلیل و جدت سے لازم آنے والا قول۔

**ملاحظہ:** اُسی نتیجے کو دلیل قائم کرنے سے قبل "مُدَعِّیٌ" کہا جاتا ہے، اور دلیل قائم کرنے کے بعد "نتیجہ" کہا جاتا ہے، خلاصہ کلام: مدعی اور نتیجہ ذات کے اعتبار سے ایک ہیں، حیثیت کے اعتبار سے مختلف ہیں، (جیسے: عالم حادث ہے، یہ ایک مدعی ہے، اس کو ثابت کرنے کے لیے دلیل دی کہ: عالم تغیر پذیر ہے، ہر تغیر

پذیر چیز حادث ہے، اس کا نتیجہ یہ نکلے گا: عالم حادث ہے)۔

### **النَّزَاعُ الْفَظِيُّ** : هو المُخَاصِمَةُ فِي إِطْلَاقِ الْفَظِيْ

والاصطلاح، لافي المعنى.

**النَّزَاعُ الْمَعْنَوِيُّ**: هو مَا كَانَ فِي مَعْنَاهُ. (التعريفات الفقهية: ٢٢٧)

نزاع لفظی: وہ اختلاف اور جھگڑا جو عرف و لغت اور اصطلاح سے متعلق ہو، معنی سے متعلق نہ ہو، (جیسے: مبتدا اور خبر کے درمیان۔ جب کہ دونوں معرفہ ہوں۔ ایک ضمیر لاتے ہیں، جیسے زید ہو القائم، اس ضمیر کو بصر پین "ضمیر فعل" کہتے ہیں، اور کوفین "عماد" سے تعبیر کرتے ہیں، یہ نزاع "نزاع لفظی" کے قبیل سے ہے)۔

نزاع معنوی: وہ اختلاف ہے جو لفظ کے معنی و مطلب سے متعلق ہو۔  
(الحاصل نزاع معنوی پر کوئی شمرہ مرتب ہوتا ہے جب کہ نزاع لفظی پر کوئی شمرہ مرتب نہ ہوگا)

**النِّسْبَةُ**: تُطْلُقُ عَلَى مَعَانِي مِنْهَا:

**النِّسْبَةُ**: قِيَاسُ شَيْءٍ إِلَى شَيْءٍ؛ وَبِهِذَا الْمَعْنَى يُقَالُ: كُلُّ مَفْهُومٍ إِذَا نُسِبَ إِلَى مَفْهُومٍ آخَرَ، سَوَاءً كَانَا كُلِّيَّينِ أَوْ جُزْئَيَّينِ؛ أَوْ أُحْدِهِمَا كُلِّيًّا وَالآخَرُ جُزْئَيًّا، فَالنِّسْبَةُ بَيْنَهُمَا مُنْحَصِّرَةٌ فِي أَرْبَعٍ:

المساوأة، والعموم مطلقاً، ومن وجه، والمباينة الكلية؛ وذانك لأنهما إن لم يتضادا على شيء أصلاً فهمما "متبايانان" تبايناً كلياً؛ وإن تضادا، فإن تلازم ما في الصدق فهمما "متساويان"؛ وإن لا فإن استلزم صدق

أَحَدِهِمَا صِدْقَ الْآخِرِ فِيْهِمَا ”عُمُومٌ وَخُصُوصٌ مُطلقاً“، وَالْمَلْزُومُ أَخَصٌ  
مُطلقاً وَاللَّازِمُ أَعْمَمُ مُطلقاً؛ وَإِنْ لَمْ يَسْتَلِزِمْ فِيْهِمَا ”عُمُومٌ وَخُصُوصٌ  
مِنْ وَجْهٍ“، وَكُلُّ مِنْهُمَا أَعْمَمُ مِنَ الْآخِرِ مِنْ وَجْهٍ، وَهُوَ كُونُهُ شَامِلاً لِلْآخِرِ  
وَلِغَيْرِهِ، وَأَخَصُّ مِنْهُ مِنْ وَجْهٍ، وَهُوَ كُونُهُ مَشْمُولاً لِلْآخِرِ۔ (کشاf اصطلاحات

الفنون ۴: ۳۱: ۱۶۹)

**نسبت:** ایک چیز کا دوسری چیز سے تعلق اور ربط ہونا۔ اس اعتبار سے دو کلیوں دو جزئیوں، یا ایک کلی اور ایک جزئی کے درمیان مذکورہ چار نسبتوں میں سے کسی ایک نسبت کا ہونا ضروری ہے۔

**تساوی:** ایسی دو کلیوں کے تعلق کو کہا جاتا ہے جن میں سے ہر ایک کلی دوسری کلی کے تمام افراد پر صادق آئے، (جیسے: مومن اور جنتی، کیوں کہ ہر مومن جنتی ہے اور ہر جنتی مومن ہے)؛ ایسی دو کلیوں کو ”تساویین“ کہتے ہیں۔

**تباین:** ایسی دو کلیوں کے تعلق کو کہا جاتا ہے جن میں سے کوئی بھی کلی دوسری کلی کے کسی بھی فرد پر صادق نہ ہو سکے، (جیسے: چاول اور مچھلی، کیوں کہ کوئی چاول مچھلی نہیں اور کوئی مچھلی چاول نہیں)؛ ایسی دو کلیوں کو ”تباینین“ کہتے ہیں۔

**عموم خصوص مطلق:** ایسی دو کلیوں کے تعلق کو کہا جاتا ہے جن میں سے ایک کلی دوسری کلی کے تمام افراد پر لازمی طور پر صادق آئے، اور دوسری کلی پہلی کلی کے تمام افراد پر صادق نہ آئے؛ بلکہ بعض افراد پر صادق آئے، ملزم کو ”خاص مطلق“، اور لازم کو ”عام مطلق“، کہتے ہیں، (جیسے: لڑو اور مٹھائی)؛ کیوں کہ ہر لڑو کے لیے مٹھائی ہونا لازم ہے؛ لیکن ہر مٹھائی مثلاً: امرتی، گلاب

جامن وغیرہ لد نہیں ہے؛ تو مٹھائی (لازم) عام اور لڈو (ملزوم) خاص ہے۔

### **عموم خصوص من وجہ**

ہے جن میں ہر ایک کلی دوسری کلی کے بعض افراد پر صادق آئے، بعض پر نہیں، یعنی ہر کلی دوسری کلی سے من وجہ عام ہو، کہ وہ دوسری کلی کو بھی شامل ہو اور اس کے علاوہ کو بھی شامل ہو، اسی طرح ہر کلی دوسری کلی سے من وجہ خاص ہو، اس طور پر کہ ہر ایک دوسری کے افراد کے تحت پائی جائے، ایسی دوکلیوں کو ”عام خاص من وجہ“ کہتے ہیں، جیسے: ذہین اور عالم، کیوں کہ بعض ذہین عالم ہے، بعض نہیں؛ اسی طرح بعض عالم ذہین ہیں بعض نہیں۔

### **النسبة الكلامية**

**النسبة الكلامية**: نسبت کلامیہ، ذہنیہ، خارجیہ کی تفصیل باب الصاد کے تحت ”صدق“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النسیان**: تفصیل باب انسین کے تحت ”سہو“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النصیحة**: هی الدُّعاءُ وَالْطَّلْبُ إِلَىٰ مَا فِيهِ الصَّلَاحُ، وَالنَّهُ يُعَمِّلُ فِيهِ الْفَسَادُ۔ (دستور ۴۶۷/۳)

نصیحت: اچھی چیز کی طرف دعوت دینا، اور بُری چیز سے روکنا۔

**النظر والفكر**: تَرْتِيبُ أَمْوَارٍ مَعْلُومَةٍ لِلتَّأَدِيٰ إِلَىٰ مَجْهُولٍ

نَظَرٌ تَصْوِيرٌ أَوْ تَصْدِيقٌ۔ (دستور ۳۱/۳) (۱)

(۱) قال الشيخ أبو الحسن الأشعري: إن حصول العلم عقب النظر الصحيح بالعادة، أي عادة الله قد جرت بخلق العلم بعد النظر كما أنها قد جرت بخلق الحرق عقب المماسة بالنار وليس بواجب عليه تعالى، فله أن يخلق وأن لا يخلق، فيكون عادياً. (دستور العلماء: ۲۸۱، ۳:)

نظر و فکر: انجانے تصویر و تصدیق کو حاصل کرنے کے لیے جانے ہوئے امور کو ترتیب دینا۔

الملاحظة: اعلم! أنَّ النَّظرَ وَالْفِكْرَ كَا الْمُتَرَادِ فِيْ؛ لِأَنَّ بَيْنَهُمَا تَغَيِّرًا أَعْتَبَارِيًّا، بِأَنَّ مُلَاحَظَةَ مَا فِيهِ الْحَرَكَةُ مُعْتَبَرَةٌ فِي النَّظرِ وَغَيْرِ مُعْتَبَرَةٍ فِي الْفِكْرِ۔ (دستور ۳/۳۱)

نظر و فکر یہ دونوں الفاظ مترادفہ میں سے ہیں البتہ اعتباری فرق یہ ہے، کہ نظر میں حرکت ذہنیہ ملحوظ ہوتی ہے اور فکر میں ملحوظ نہیں ہوتی۔

**النظري**: هُوَ مَا يَتَوَقَّفُ حُصُولُهُ عَلَى نَظَرٍ وَكَسْبٍ، أَيْ يَكُونُ مَتَرَّبًا عَلَى النَّظرِ، كَتَصْوُرِ النَّفْسِ وَالْعَقْلِ؛ وَكَالتَّصْدِيقِ: بِأَنَّ الْعَالَمَ حَادِثٌ۔ وَقِيَابِلَةُ الْبَدِيهِيِّ۔ (کشاف: ۳، ۱۰۸ / دستور العلماء / کتاب التعريفات)

**البدئي**: هُوَ الِذِي لَمْ يَتَوَقَّفْ حُصُولُهُ عَلَى نَظَرٍ وَكَسْبٍ، وَيُسَمِّي بـ ”الضروري“ أَيْضًا، كَتَصْوُرِ الْحَرَارَةِ وَالْبُرُودَةِ، وَكَالتَّصْدِيقِ بِأَنَّ النَّفِيَ وَالْإِثْبَاتَ لَا يَجْتَمِعُانْ وَلَا يَرْتَفِعُانْ۔ (کشاف: ۳، ۱۰۸ / کتاب التعريفات) نظری: وہ علم حادث ہے جس کا حصول نظر و کسب (تصور میں تعریف کرنے پر اور تصدیق میں دلیل دینے) پر موقوف ہو۔ تصویر نظری کی مثال: نفس اور عقل کا تصویر، تصدیق نظری کی مثال عام فانی ہے۔

ملحوظہ: مذکورہ معنی کے لحاظ سے اس کا مقابل بدیہی ہے۔

بدیہی: وہ علم حادث ہے جس کا حصول نظر و کسب پر موقوف نہ ہو، اُسے علم ضروری بھی کہا جاتا ہے، تصویر بدیہی کی مثال: گرمی اور ٹھنڈی کا تصویر کرنا؛ تصدیق

بدیہی کی مثال: انکار و اقرار (آپس میں ایسی ضد ہیں جو) نہ بے یک وقت جمع ہوں گی اور نہ ہی ایک ساتھ مرتفع ہوں گی (۱)۔

ملاحظہ: بدیہی کا دوسرا نام ضروری ہے، پھر ضروری و اکتسابی دونوں کا اطلاق دوالگ الگ معانی پر ہوتا ہے:

ضروری: مقابل اکتسابی، مقابل استدلالی۔

اکتسابی: مقابل ضروری، مقابل استدلالی۔

**الضَّرُورِيُّ**: (مقابل للاكتِسابي) مَالًا يَكُونُ تَحْصِيلُه مَقْدُورًا

للمَخلُوقِ، أَيُّ يَكُونُ حَاصِلًا مِنْ غَيْرِ اخْتِيارِ اللَّمَخلُوقِ، كَالْعِلْمِ بِوْجُودِه.

(کشاف: ۳، ۱۰۸)

**الضَّرُورِيُّ**: (مقابل للاستدلالی) ما يَحْصُلُ بِدُونِ نَظَرٍ وَفِكْرٍ

فِي دَلِيلٍ. فِيمَنْ هُنَّا جَعَلَ بَعْضُهُمُ الْعِلْمَ الْحاصلَ بِالْحَوَاسِ اكتِسابيًّا أَيْ حَاصِلًا بِمُبَاشَرَةِ الأَسْبَابِ بِالْاخْتِيارِ، وَبَعْضُهُمُ ضَرُورِيًّا أَيْ حَاصِلًا بِدُونِ الاستِدلالِ.

(۱) نظریہ: مخصوص اور اصولی رائے جس کے ذریعے علمی اور فنی مسائل کا تجزیہ کیا جائے، نظریہ فطری بھی ہوتا ہے اور کسی بھی، کہ انسان مطالعہ اور معلومات حاصلہ کے بعد اپنی ایک اصولی رائے قائم کر لیتا ہے، اور پھر اسی کو مسائل کی جانشی کا معیار بنالیتا ہے، جمع: نظریات ہے۔ (القاموس الوحید)

ملاحظہ: اہل سنت والجماعت اور فرقہ باطلہ میں فرقہ بیہاں سے سمجھا جاسکتا ہے کہ: فرقہ اہل سنت والجماعت نصوص اور دلائل نقلیہ کے جائزہ اور مکمل مطالعہ کرنے کے بعد اپنا ایک نظریہ قائم کرتے ہیں پھر اس کے مطابق عمل کرتے ہیں، جب کہ فرقہ ضالہ عموماً پہلے اپنا ایک نظریہ قائم کر لیتے ہیں پھر اس کے مطابق نصوص کو اس پر منطبق کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

**ضروري:** (مقابل اكتسابي) وہ علم حادث ہے جو مخلوق کو بلا اختیار حاصل ہو، جیسے: اپنے وجود کا علم۔

**ضروري:** (مقابل استدلالی) وہ علم حادث ہے جو دلیل میں غور و فکر کیے بغیر حاصل ہو۔ بنابریں بعضے حضرات نے حواس (ظاہرہ) سے حاصل ہونے والے علم کو ”علم اكتسابی“ کہا ہے، یعنی وہ علم جو بالاختیار اسباب کو کام میں لگانے سے حاصل ہو۔ اور بعضے حضرات نے حواس سے حاصل ہونے والے علم کو ”علم ضروري“ کہا ہے، یعنی بغیر استدلال کے حاصل ہونے والا علم۔ پس اكتسابي کا اطلاق بھی دو جگہوں پر ہوتا ہے: مقابل ضروري، مقابل استدلالی۔

الاكتسابي له أيضاً إطلاقانِ :

**الاكتسابي:** (مقابل للضروري المقابل للاكتسابي) : ما يَكُونُ بِمُبَاشَةِ الأَسْبَابِ بِالْأَخْتِيَارِ، كَالْأَصْغَاءِ وَتَقْلِيْبِ الْحَدَّقَةِ وَنَحْوِ ذَلِكَ فِي الْحِسَيَّاتِ، وَهُوَ الْاكْتِسَابُ الْمُقَابِلُ لِلضَّرُورِيِّ بِالْمَعْنَى الْأَوَّلِ.

**الاكتسابي:** (مقابل للضروري المقابل للاستدلالی) ما يَكُونُ تَحْصِيلُه بِالْفِكْرِ وَالنَّظَرِ فِي الْمُقدَّمَاتِ. (کشاف: ۳، ۱۰۸؛ دستور العلماء)

**اكتسابي:** (اُس ضروري کا مقابل جو اكتسابي کے بالمقابل ہے) وہ بدیہی علم ہے جو کسب یعنی بالاختیار اسباب کو کام میں لگانے سے حاصل ہو، جیسے: حسیات کی مثال: کان سے سن کر یا آنکھوں سے دیکھ کر حاصل ہونے والا علم۔

**اكتسابي:** (اُس ضروري کا مقابل جو استدلالی کا مقابل ہے)، وہ نظری علم جو مقدمات (دلیل) میں غور و فکر کرنے سے حاصل ہو۔

**الاستدلاي:** هو الذي لا يحصل بـ*بدون نظرٍ وفکرٍ*. (كتاب التعريفات)  
علم استدلالي: وہ علم ہے جو بغیر غور و فکر کے حاصل نہ ہو۔

ذکورہ قسموں کو بہ سہولت سمجھنے کے لیے حسب ذیل نقشہ ملاحظہ فرمائیں:

علم حادث

علم اكتسابي

علم ضروري

| مقابل اكتسابي                        | مقابل ضروري                           | مقابل استدلالي                                         | مقابل اكتسابي                         |
|--------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| بـ <i>الدليل</i> حاصل ہونے والا علم  | بـ <i>الاختيار</i> حاصل ہونے والا علم | بـ <i>الدليل</i> بـ <i>الاختيار</i> حاصل ہونے والا علم | بـ <i>الاختيار</i> حاصل ہونے والا علم |
| جیسے: کان گا کریا کیوں علم حاصل کرنا | جیسے: حدوث عالم کا علم                | جیسے: چار کے لیے زوجیت                                 | جیسے: اپنے وجود کا علم                |

**بالضرورة:** وهي حُصولُ الْعِلْمِ بلا نَظَرٍ وَكَسْبٍ، وكُلُّ مَا  
عُلِمَ بالضَّرُورَةِ فهو لا يَحْتاجُ إِلَى دَلِيلٍ. (النبراس: ٣٣)  
بالضرورة: علم کا بغیر غور و فکر کے حاصل ہونا، اور ہر بدیہی طور پر حاصل  
ہونے والا علم دلیل کا محتاج نہیں ہوتا۔

**بِالْبَدَاهَةِ:** إِعْلَمُ! أَنَّ لَهُمْ فِي الْبَدِيهِيِّ وَالضَّرُورِيِّ  
اصطلاحاتٌ مُخْتَلِفَةٌ تختلطُ على النَّاظِرِ:  
بالبداهة: معلوم ہونا چاہیے کہ، بدیہی اور ضروری میں اہل علم کی چند مختلف  
اصطلاحات ہیں، جو دیکھنے والے کو اشتباہ میں ڈال دیتی ہیں:

فَأَحَدُهَا: (وَهُوَ الْمَشْهُورُ) الْعِلْمُ إِنْ حَصَلَ بـ*الدليل* فـ“*نظری*”，  
وَيُسَمُّى الْكَسْبِيُّ وَالْأَسْتَدْلَالِيُّ. وَإِنْ حَصَلَ بـ*بـالدليل* فـ“*ضروري*”  
مُنقَسِّمٌ إِلَى سَبْعَةٍ فَمِنْهُ:

۱) أَوْلَىٰ: يُسَمِّي الْبَدِيهِيُّ، كَالْعِلْمِ بِأَنَّ الْكُلَّ أَعْظَمُ مِنَ الْجُزْءِ،

۲) فِطْرِيٌّ: كَالْعِلْمِ بِأَنَّ الْأُرْبَعَةَ مُنْقَسِمَةٌ بِمُتَسَاوِيَّنِ،

۳) حِسْيٌّ: كَالْعِلْمِ بِالْمُبَصَّرَاتِ،

۴) وِجْدَانِيٌّ: كَالْعِلْمِ بِالْجُرْعَ وَالْعَطَشِ،

۵) حَدِسِيٌّ: كَالْعِلْمِ بِأَنَّ الْقَمَرَ مُسْتَضِيٌّ بِالشَّمْسِ،

۶) تَجْرِيٌّ: كَالْعِلْمِ بِأَنَّ السَّنَاءَ مُسْهَلٌ،

۷) تَوَاتُرِيٌّ: كَالْعِلْمِ بِوُجُودِ بَغْدَادِ.

(۱) علم حادث دلیل سے حاصل ہوتا وہ نظری، کسی اور استدلالی کھلا تا ہے، جیسے حدوث عالم کا علم، اور اگر بلا دلیل حاصل ہوتا وہ ”علم ضروری“، کھلا تا ہے جس کی سات فسمیں ہیں:

اَوَّلِيٰ: جس کو بدیہی کہا جاتا ہے، جیسے اس بات کا علم کہ: کل اپنے جز سے بڑا ہوتا ہے۔

فطری، جیسے اس بات کا علم کہ: چار کا عدد و حصول میں برابر تقسیم ہوتا ہے۔

حَسِيٌّ، جیسے مثلاً دیکھی جانے والی چیزوں کا علم۔ وِجْدَانِيٌّ، جیسے: بھوک اور پیاس کا علم ہونا۔

حَدِسِيٌّ، جیسے اس بات کا علم کہ: چاند سورج سے روشنی حاصل کرتا ہے۔

تَجْرِيٌّ، جیسے اس بات کا علم کہ: سنا دست آور دوا ہے۔

تَوَاتُرِيٌّ، جیسے: شہر بغداد کے وجود کا علم۔ (ان کی تفصیل ”مقدماتِ یقینیہ“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں)۔

وثانيها: أَنَّ الْعِلْمَ إِنْ كَانَ لِلْقُدْرَةِ مَدْخَلٌ فِي حُصُولِهِ فَ”اِكْتِسَابٌ“ مُنْقَسِمٌ إِلَى نَظَرِي وَحِسْيٌ وَحَدْسٌ وَتَجْرِبٌ وَتَوَاتِرٌ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ لِلْقُدْرَةِ مَدْخَلٌ فِي حُصُولِهِ فَ”ضَرُورٌ“ مُنْقَسِمٌ إِلَى أُولَيٌ وَفَطْرِي وَوِجْدَانِي.

(٢) علم حادث کے حصول میں اگر قدرت کا دخل ہو تو وہ ”علم اکتسابی“ ہے، جس کی پانچ قسمیں ہیں: نظری، حسی، حدسی، تجربی اور تواتری؛ اور اگر علم حادث کے حصول میں قدرت کا دخل نہ ہو تو وہ ”علم ضروری“ ہے، جس کی تین قسمیں ہیں: اولی، فطری اور وجودی۔

وثالثها: الْعِلْمُ إِنْ كَانَ بِلَا اخْتِيَارٍ فَ”ضَرُورٌ“، وَإِلَّا فَ”كَسْبٌ“ مُنْقَسِمٌ إِلَى ضَرُورِيٌّ حَاصِلٌ بِلَا اسْتِدْلَالٍ، وَاسْتِدْلَالِيٌّ حَاصِلٌ مَعَهُ. (نباس: ٦٧)

(٣) علم حادث کا علم بلا اختیار ہو تو وہ ”علم ضروری“ ہے؛ ورنہ بلا اختیار حاصل ہونے والا علم بغیر استدلال کے ہو تو وہ ”کسبی“ ہے اور استدلال کے ذریعے حاصل ہو تو وہ ”استدلالی“ کہلاتا ہے۔

**النظم:** باب الشين کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النظير:** باب لمکیم کے تحت ”مثال“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النعت:** باب الشين کے تحت ”شعر“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**نفس الامر:** باب لمکیم کے تحت ”موجود“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النفل:** باب الفاء کے تحت ”فرض“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النقض:** باب لمکیم کے تحت ”منع“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النقطة :** شَيْءٌ ذُو وَضْعٍ لَا يَقْبَلُ الْقِسْمَةَ، لَا عَقْلًا وَلَا وَهْمًا

وَلَا قَطْعًا وَلَا كُسْرًا.

**النقطة:** طرف الخطّ

والخطّ: طرف السطح،

والسطح: طرف الجسم.

فالسطح غير مُنقسم في العمق، والخط غير مُنقسم في العرض والعمق، والنقطة غير مُنقسمة في الطول، والعرض، والعمق. (شرح

تهذيب: ۱۷؛ دستور ۴۸۳/۳)

**نقطه:** (خط کے کنارے کو کہتے ہیں) وہ ایسا عرض ہے جو طول، عرض اور عمق میں عقلائیاً وہماً، قطعاً و کسراً (کاٹ کر اور توڑ کر) کسی بھی طرح تقسیم کو قبول نہ کرتا ہو۔

**خط:** سطح کے کنارے کو کہتے ہیں، اور وہ ایسا عرض ہے جو صرف طول میں تقسیم کو قبول کرتا ہے۔

**سطح:** جسم کے کنارے (نہایت) کو کہتے ہیں، اور وہ ایسا عرض ہے جس میں صرف طول و عرض ہوتا ہے، عمق نہیں ہوتا؛ اس لیے وہ صرف طول و عرض میں تقسیم قبول کرتا ہے (۱)۔

(۱) الحال! ”جسم“، مثلاً: تپائی، طول، عرض، عمق؛ تینوں میں تقسیم کو قبول کرتی ہے۔ اس کے کنارہ کو۔ جس پر کتاب وغیرہ رکھی جاتی ہے۔ ”سطح“، کہا جاتا ہے، جو طول و عرض میں قابلٰ تقسیم ہے نہ کہ عمق میں، اس سطح کے بالکل آخری کنارہ پر ایک لمبی لکیر نکلتی ہے جو صرف طول میں تقسیم کو قبول کرتی ہے، اُسے ”خط“ کہا جاتا ہے، اُس خط کے آخری کنارے کو جس کی نہ طول میں تقسیم ہوتی ہے نہ عرض و عمق میں، اُسے ”نقطہ“ کہتے ہیں۔

**النكتة**: هي مسألةٌ لطيفةٌ أخر جث بدقّةٍ نظرٍ أو إمعانٍ فكريٍ. وبعبارة أخرى: هي الدقيقةُ التي تُحصلُ بِإمعانِ النّظرِ، سُمِّيَتْ بها لتأثيرِها في النّفوسِ. (دستور العلماء بيروت ٤٨٥/٣)

نكتة: وَهَذِيقَتْ (غامض) علمي مسئلته جو بڑے غورو فکر سے حاصل ہو، (یعنی وہ بلیغ کلام جو ہر ایک کی سمجھ میں نہ آسکے)۔ وجہ تسمیہ: نكتة کے لغوی معنی: داغ، زین گریدنے کا اثر، اور نكتة بھی دلوں میں اثر کرتا ہے۔ (۱)

**اللطيفة**: هي كُلُّ إِشارةٍ دقِيقَةٍ المَعْنَى تَلُوحُ لِلفَهْمِ لَا تَسْعُهَا العِبَارَةُ، كَطُعُومِ الْأَذْوَاقِ. (دستور العلماء بيروت ١٩٨/٣)

لطيفة: مراد کو واضح کرنے والی باریک و غامض علامت جو ذہن میں آئے؛ لیکن سمجھانے کے موقع پر الفاظ کے دائرے میں نہ آئے، جیسے: ذائقہ دار چیزوں کے مزے، کہ ان کا تعلق سمجھانے سے نہیں ہے؛ بلکہ چکختن سے ہے۔

**النقل**: باب الالف کے تحت ”اقتباس“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النقیض**: باب التاء کے تحت ”تناقض“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النوع**: باب القاف کے تحت ”قسم“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**النوع**: باب الكاف کے تحت ”كلمات خمسة“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**البنية**: (في اللُّغَةِ)قصدٌ وأيضاً انبعاثُ القلبِ نحوَ مَا يَرَاهُ

(۱) نكتة کے معنی ہے: مزے دار اور دلچسپ بات، اس کی جمع ”نکات“ آتی ہے۔ اور نقطہ کے معنی ہے: بنیادی بات، کسی بحث کا مرکزی مضمون، اس کی جمع ”نقطات“ آتی ہے۔ (رحمۃ اللہ الواسعة)

مُوافِقاً لِغَرَضٍ مِنْ جَلْبِ نَفْعٍ أَوْ دَفْعٍ ضَرًّا، حَالًا أَوْ مَالًا. وَفِي الشَّرِيعَةِ: قَصْدُ الطَّاعَةِ وَالتَّقْرِبِ إِلَى اللَّهِ فِي إِيمَاجِادِ الْفِعْلِ. (دستور ۴۹۶/۳)

**نِيَّةُ:** بِهِ مُعْنَى دِلْيِ ارَادَه، دِلْ كَا اپنے گمان کر دہ تَحْقِيق مقصود۔ (يعني جلب منفعت يادِ فِعْلِ مَضَرٍّ تَـکوپُرَا کرنے کے لیے آمادہ ہونا؛ چاہے یہ مقصود فوری طور پر حاصل ہو یا مستقبل میں حاصل ہو۔ شریعت کی اصطلاح میں: کسی کام کو وجود میں لانے کے لیے حکمِ شارع کی بجا آوری اور قریب خداوندی حاصل کرنے کا ارادہ کرنا۔

**النَّيْفُ:** هُوَ الْجُزْءُ الْأَوَّلُ مِنْ الْعَدِيدِ الْمُرَكَّبِ، وَهُوَ مِنْ أَحَدِ عَشَرَ إِلَى تِسْعَةِ عَشَرَ. (دستور ۴۹۵/۳)

**نِيَّفُ:** گیارہ سے اتنیس تک مرکب عدد کے جزءِ اول (يعني ایک سے نو تک کے اعداد) کو نیف سے تعبیر کرتے ہیں۔

# باب الواو

**الواجب** : (اصطلاح فقهاء) باب الفاء کے تحت "فرض" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الواجب**: باب الْمُمِمَّ کے تحت "ممکن، ممتنع" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الواجبات**: باب الْقَافَ کے ضمن میں "قضايا" کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**الوتد**: باب الواو کے تحت "وزنِ شعری" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الوجودان والمشاهدة**: إدراك الشيء بإحدى الحواس الخمس الظاهرة أو الباطنة، فإن كان الإحساس بالحس الظاهر فهو المشاهدة، وإن كان بالحس الباطن فهو الوجودان۔ (دستور العلماء ۱/۵۵)

**مشاهدہ**: حواسِ خمسہ ظاہرہ میں سے کسی کے ذریعے شی کا ادراک کرنا، جیسے سیاہی و سفیدی کا ادراک کرنا۔

**وجودان**: حواسِ خمسہ باطنہ میں سے کسی کے ذریعے شی کا ادراک کرنا، جیسے: کسی میں سخاوت اور نخلی کا ادراک کرنا۔

**ملحوظہ**: حواسِ ظاہرہ و باطنہ کی تفصیل باب الحاء کے تحت " بواس" کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الوجود**: أعلم! أن للشيء في الوجود أربع وجودات: وجود: شی موجود کی به اعتبار وجود کے چار نو عیتیں ہیں: وجود حقیقی، وجود ذہنی، وجود لفظی اور وجود کتابی۔

## الْوُجُودُ الْحَقِيقِيُّ :

وَهُوَ حَقِيقَتُهُ الْمَوْجُودَةُ فِي نَفْسِهَا  
(أَيْ فِي الْخَارِجِ). (دستور العلماء/۳۰۹)

وجودِ حقیقی: چیز کا خارج میں اپنی ذات (حقیقت) کے ساتھ پایا جانا،  
(جیسے: ذات زید کا وجود)۔

## الْوُجُودُ الْذَهْنِيُّ :

وَهُوَ وُجُودُ الظَّلَّيِّ الْمِثَالِيِّ الْمَوْجُودُ  
فِي الْذَهْنِ. (دستور العلماء/۳۰۹)

وجودِ ذہنی: چیز کا ابتدائی درجے میں بے طور نمونے کے صرف ذہن و خیال میں پایا جانا، (جیسے: کوئی مضمون تحریر کرنے سے پہلے ایک ذہنی خاکہ تیار کیا جاتا ہے، جس کو بعد میں لفظوں یا تحریر سے تعبیر کیا جاتا ہے، یہاں پر ذہنی خاکے کو ”وجودِ ذہنی“ کہا جاتا ہے، اور لفظوں سے تعبیر کو ”وجودِ لفظی“، اور تحریر سے تعبیر کرنے کو ”وجودِ کتابی“ سے تعبیر کیا جاتا ہے)۔

## الْوُجُودُ الْلَفْظِيُّ :

الْخَارِجِيُّ وَالْمِثَالِ الْذَهْنِيُّ. (دستور العلماء/۳۰۹)

وجودِ لفظی: چیز کے وجودِ حقیقی اور وجودِ ذہنی پر دلالت کرنے والے لفظ کا پایا جانا۔

## الْوُجُودُ الْكِتَابِيُّ :

الْدَّالُ عَلَى الشَّيْءِ. (دستور العلماء/۳۰۹)

وجودِ کتابی: چیز کے وجودِ حقیقی و وجودِ ذہنی پر دلالت کرنے والے نقوش کا پایا جانا۔

**الملاحظة:** الوجودان الأولان لا يختلفان باختلاف الأمم، والأخيران قد يختلفان باختلافهم، كاختلاف اللغة العربية والفارسية؛ والخط العربي والفارسي والهندي. وبهذه الوجودات الأربع صرّح المحقق التفازاني في شرح العقائد، بقوله: إن للشيء وجوداً في الأعيان، وجوداً في الأذهان، وجوداً في العبارة، وجوداً في الكتابة؛ فالكتابية تدل على العبارة، وهي على مافي الأذهان، وهو على مافي الأعيان<sup>(١)</sup>. (دستور العلماء ٣٠٩)

ملاحظہ: پہلی دو قسموں کا وجود امتیوں کے اختلاف کے باوجود متفاوت نہیں ہوتا، ہاں! عربی، فارسی وغیرہ زبانوں اور ان کی تحریرات کے متفاوت ہونے کی وجہ سے اشیاء کے وجود لفظی اور وجود کتابی میں اختلاف ہوتا ہے۔ یہی وہ چار وجود ہیں جن کی تصریح محقق علامہ تفازانی نے اس طرح فرمائی ہے کہ: ہر چیز کا ایک وجود خارج میں ہوتا ہے، ایک وجود ذہن میں ہوتا ہے، ایک وجود لفظوں میں ہوتا ہے اور ایک وجود تحریر میں ہوتا ہے؛ پس وجود تحریری، وجود لفظی پر دال ہے؛ اور وجود لفظی وجود ذہنی پر دال ہے؛ اور وجود خارجی پر دال ہے۔

(١) فائدة: إن ههنا ثلاثة اعتبارات: الأول: اعتبار من حيث هو، والثاني: اعتباره من حيث أنه مقترب باللّوازم الخارجيّة، والثالث: اعتباره من حيث أنه مقترب باللّوازم الذهنيّة؛ فالشيء من حيث هو معلوم بالذات لحصول صورته في الذهن، وموجود في الخارج والذهن معاً، لحصوله في الخارج بنفسه وفي الذهن بصورته. والشيء من حيث أنه مقترب بالعوارض الخارجي معلوم بالعرض، لتحقيق العلم عند انتقامه، وموجود في الخارج فقط، لترتيب الآثار الخارجية عليه دون الذهنية. (کشاف اصطلاحات الفنون ٤/٢٩٩)

**الوزن الشعري**: أركان علم العروض وأوزانه وتفاعيله، وهي متحرّكاث وسكنات مُتابعة على وضع معروف يوزن بها، أي بحر من البحور الآتية.

وتترّكب هذه الأوزان من ثلاثة أشياء: أسباب، وأوتاد، وفواصل؛ وهذه الثلاثة تتكون من حروف التقطيع العشرة المجموعة في "لمعت سيفونا"، ولا تترّكب من غيرها أبداً. وهي تنقسم إلى: سبب، ووتد، وفاصلة.

أوزان علم عرض: أركان، أوزان اور تقاعي علم عرض: ودگاتار (یکے بعد دیگرے آنے والی) حرکات و سکنات ہیں جو قواعد علم عرض کے مطابق ہوں، جن پر اشعار تیار کیے جاتے ہیں؛ چاہے وہ کوئی سی بھی بحر سے متعلق ہو۔ وزن شعری تین چیزوں سے ترکیب پاتی ہے: اسباب، اوتاد اور فواصل۔ (۱)

(۱) اوزان مستعملہ:

| وزن        | کلو   | گرام  | ملی گرام |
|------------|-------|-------|----------|
| قیراط      | ..... | ..... | ۲۱۳      |
| ماشہ       | ..... | ..... | ۹۷۲      |
| مثقال      | ۳     | ..... | ۳۷۳      |
| استار      | ..... | ۱۹    | ۵۲۱      |
| رطل        | ..... | ۳۹۸   | ۶۰       |
| وسق        | ۱۸۸   | ۹۵۶   | ۸۰۰      |
| پرانہ تولہ | ..... | ۱۱    | ۶۶۳      |
| نیا تولہ   | ۱۰    | ..... | .....    |

| وزن      | کلو   | گرام  | ملی گرام |
|----------|-------|-------|----------|
| رتی      | ..... | ..... | ۱۲۱:۵۰   |
| دانق     | ..... | ..... | ۸۵۰      |
| درهم     | ۳     | ..... | ۶۲       |
| تولہ     | ..... | ۱۱    | ۶۶۳      |
| اوقيہ    | ..... | ۱۲۲   | ۳۷۲      |
| صاع      | ۳     | ۱۳۹   | ۲۸۰      |
| چھٹانک   | ..... | ۵۸    | ۳۲       |
| نیا تولہ | ۱۰    | ..... | .....    |

(سعادت جزل ناج)

**السَّبِبُ**: عِبَارَةٌ عَنْ حُرْفَيْنِ: إِنْ كَانَا مُتَحَرِّكِينَ فَهُوَ "السَّبِبُ الشَّقِيلُ"، كَقَوْلَكَ: لِمَ، بِكَ، لَكَ [//]، وَإِنْ كَانَ الْأَوَّلُ مُتَحَرِّكًا وَالثَّانِي سَاكِنًا فَهُوَ "السَّبِبُ الْخَفِيفُ"، كَقَوْلَكَ: هَبُ، لِيُ [☆]. (مِيزَانُ الذَّهَب)

سبب: علم عروض میں دو حروف کو سبب سے تعبیر کیا جاتا ہے، پس اگر وہ دونوں حرف متھرک ہوں تو اُسے "سبب ثقلیل" کہا جاتا ہے، جیسے: لِمَ، بِكَ، اور لَكَ [//]; اور اگر پہلا حرف متھرک ہو اور دوسرا ساکن، تو اس کو سبب خفیف کہتے ہیں، جیسے: هَبُ، لِيُ [☆]-

**الوَتْدُ**: عِبَارَةٌ عَنْ مَجْمُوعِ ثَلَاثَةِ أَحْرُوفٍ (أَثْنَانٌ مُتَحَرِّكٌ كَانُوا ثَالِثُهُمَا سَاكِنٌ)، وَيُسَمُّى الْوَتْدُ الْمَجْمُوعُ، كَقَوْلَكَ: نَعَمُ، غَزَا [☆//☆]؛ أَوْ مُتَحَرِّكٌ كَانٌ يَتَوَسَّطُهُمَا حَرْفُ ثَالِثٍ سَاكِنٌ، كَقَوْلَكَ: مَاتَ، نَصْرٌ [☆/]، وَيُسَمُّى: الْوَتْدُ الْمَفْرُوقَ. (مِيزَانُ الذَّهَب)

وتِد: تین حروف کے مجموعے کو وتد کہتے ہیں، پس اگر اس میں دو حروف متھرک ہوں اور تیسرا ساکن ہو تو اُس کو "وتد مجموع" کہتے ہیں، جیسے: نَعَمُ، غَزَا [☆//☆]؛ اور اگر دو متھرک حروف کے درمیان کوئی ساکن حرف ہو تو اُس کو "وتد مفروق" کہتے ہیں، جیسے: مَاتَ، نَصْرٌ [☆/] -

**الْفَاصِلَةُ**: ثَلَاثَةُ أَوْ أَرْبَعَةُ مُتَحَرِّكَاتٍ تُسَمَّى "الْفَاصِلَةُ الصُّغِرَى"، كَقَوْلَكَ: سَكَنُوا، مُدْنَنُ [☆//☆] وَإِنْ كَانَ السَاكِنُ بَعْدَ أَرْبَعَةٍ مُتَحَرِّكَاتٍ تُسَمَّى "الْفَاصِلَةُ الْكَبِيرَى"، كَقَوْلَكَ: قَتَّلُهُمُ، مَلِكُنَا [☆///☆]. فاصلہ: تین یا چار حروف کے بعد ساکن حرف ہو تو اُس کو فاصلہ کہتے ہیں،

پس اگر تین حروف متحرک ہو (اور چوتھا سا کن ہو) تو اُس کو ”فاصلہ صغیری“ کہتے ہیں، جیسے: سَكَنُوا، مُدْنَا (مُدْنَنْ)[☆///☆]؛ اور اگر حرف سا کن چار متحرک حروف کے بعد ہو تو اُس کو ”فاصلہ کبری“ کہتے ہیں، جیسے: قَتَلُهُمْ، مَلِكُنَا [☆///☆]-

### **الْتَّفَاعِيلُ** : التِّي تَسْوَلُ مِنْ اِعْتِلاَفِ الْأَسْبَابِ مَعَ الْأُوْتَادِ

والفوَاصِلِ عَشْرَةً:

فَعُولُنْ]//☆/☆/☆، مَفَاعِيلُنْ]//☆/☆/☆، مُفَاعَلَتُنْ]  
 ، فَاعِلَاتُنْ]//☆/☆/☆، فَاعِيلُنْ]//☆/☆/☆، فَاعِلَاتُنْ]  
 ☆///☆//]، مُسْتَفْعِلُنْ]//☆/☆/☆، مُتَفَاعِلُنْ]//☆/☆/☆/  
 مَفْعُولَاتُ]//☆/☆/☆، مُسْتَفْعِلْنْ]//☆/☆/☆]. (میزان الذهب: ۱۳)  
 ملاحظہ: اسباب، اوتاد اور فوacial کی ترکیب سے پیدا ہونے والے اوزان  
 دس ہیں۔

وزن نکالنے کا طریقہ باب الباء کے تحت ”بَحْر“ کے حاشیے میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْوَسْطُ**: باب الفاء کے تحت ”فَقِير“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْوَسْطُ**: بِسْكُونِ الشَّانِيْ عَامٌ مِنْ أَنْ يَكُونَ حَقِيقِيًّا أَوْ لَا،  
 بِخِلَافِ الْوَسْطِ بِالْتَّحْرِيْكِ، فَإِنَّهُ لَا يُطْلَقُ إِلَّا عَلَى الْوَسْطِ الْحَقِيقِيِّ،  
 وَأَيْضًا الْفَرْقُ بَيْنَهُمَا: أَنَّ الْأَوَّلَ ظَرْفٌ وَالثَّانِيْ إِسْمٌ۔ (دستور ۳/۵۲۷)

وسط: دو کناروں کے اندر کا حصہ، خواہ بالکل نیچے میں ہو یا نہ ہو (درمیانی درجے کا)۔

وسط: کسی چیز کا مرکز جو دو کناروں کے بالکل نیچے ہو (وسطِ حقیقی)۔

ملاحظہ: (۱) ان دونوں میں لفظاً اور حقیقتاً دونوں اعتبار سے فرق ہے: لفظی فرق 'سین' کی حرکت سے ظاہر ہے، اور معنوی فرق یہ ہے کہ: اول طرف ہے اور ثانی اسم ہے۔

(۲) جہاں لفظ وسط کی جگہ لفظ "بین" رکھ سکتے ہو تو وہ بالکل درمیانی معین حصہ ہوتا ہے، ورنہ دو کناروں کے درمیان والا کوئی بھی غیر معین حصہ مراد ہوتا ہے؛ نیز ساکن الاوسط کا ترجمہ "درمیان" سے ہوتا ہے، اور متحرک الاوسط کا ترجمہ "معتدل" سے کیا جاتا ہے، جیسے باری تعالیٰ کافرمان: ﴿وَكَذَلِكَ جَعْلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾، اور اسی طرح کیا ہم نے تم کو امتِ معتدل۔ (رحمۃ اللہ الواسعة ۱/۳۷) لفظ وسط کا بہترین قاعدہ کلیہ ملاحظہ فرمائیں: إِذَا سُكِّنَ تُحْرِكَ وَإِذَا تُحْرِكَ سُكِّنَ۔ (انعام الباری ۵۱۶/۲) یعنی جب "وسط" کو بالسکون پڑھیں تو دو کناروں کے درمیان کا کوئی غیر معین حصہ مراد ہوگا، اور "وسط" بالفتح پڑھیں تو وسطِ حقیقی (بالکل نیچہ والا معین حصہ) مراد ہوگا۔

**الوسيلة:** مَا يُتَقْرَبُ بِهِ إِلَى الْغَيْرِ وَحَصَلَ الْوُصُولُ إِلَيْهِ.

(دستور ۳/۵۲۷)

وسیله: وہ واسطہ ہے جس سے غیر کا تقرب حاصل کیا جائے اور غیر سے قربت حاصل ہو۔

**الوضع:** فِي الْلُّغَةِ: جَعْلُ الْلَّفْظِ بِإِزَاءِ الْمَعْنَى (وفی اصطلاح أصحابِ الْعَرَبِيَّةِ): تَخْصِيصُ شَيْءٍ بِشَيْءٍ بِحَيْثُ مَتَى أُطْلَقَ أَوْ أُحْسَنَ الشَّيْءُ الْأَوَّلُ فُهِمَ مِنْهُ الشَّيْءُ الثَّانِي۔ (دستور ۳/۵۳۱)

**وضع:** لغوی معنی: لفظ کو کسی معنی کے لیے طے کرنا۔ اصطلاحی معنی: ایک چیز کو دوسری چیز (موضوع) کے لیے ایسا مخصوص کرنا کہ جب اول کا اطلاق کیا جائے یا اس کو جانا جائے تو اس سے دوسری چیز سمجھ میں آئے۔

**الوعظ:** هُوَ التَّذَكِيرُ بِالْخَيْرِ وَالنَّصِيْحَةِ۔ (دستور ۵۳۴/۳)

**وعظ:** وَهُوَ ذَبْحٌ تَقْرِيرٌ جَسَ مِنْ نِكَلٍ أَوْ خَيْرٍ خَوَاهِي كَرْنَے کو یاد دلا یا جائے۔

**الوقار:** التَّأْنِي فِي التَّوْجِهِ نَحْوَ الْمَطْلُوبِ۔ (دستور ۵۴۰/۳)

**وقار:** مقصود کی طرف متوجہ ہونے میں آہستہ روی اختیار کرنا۔

**الوهם:** بَابُ الْيَاءِ كَتْحَتْ "يَقِينٌ" كَضْمَنٍ مِنْ مُلَاحَظَةٍ فَرَمَأَيْنِ۔

# باب الہاء والیاء

**الھجو:** الشُّتُّم بالشِّعْرِ. (دستور ۳/۵۵۰)

ہجو: شعر میں کی جانے والی عیب گری۔

**الھداية الموصلة:** (عِنْدَ الْأَشَاعِرَةِ) إِرَاةُ الْطَّرِيقِ

المُوصلِ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ إِلَى الْمَطْلُوبِ. (وعند المُعتَزَلَةِ: هِيَ الدَّلَالَةُ

المُوصلَةُ أَيُّ الْإِيْصَالُ إِلَى الْمَطْلُوبِ. (دستور ۳/۵۵۱)

ہدایت: آشاعتہ کے نزدیک یقینی طور پر مقصود تک پہنچانے والے راستے کی رہنمائی کرنا؛ معتزلہ کے نزدیک: مقصود تک پہنچا دینا، (جیسے: جامع مسجد جانے والے کو راستے کی راہ نمائی کرنا، یا جامع مسجد تک پہنچا دینا)۔

**ھلُمَ جَرَا:** تَعْبِيرٌ يُقَصَّدُ بِهِ الْإِسْتِمَارُ، وَلَيْسَ الْمَقْصُودُ الْجَرُّ

الحسّی، بل التّعمیم. (موسوعة ص: ۷۰۲)

ھلُمَ جَرَا: وہ محاورہ ہے جس سے کسی فعل کے دوام اور سلسل کا قصد کیا جاتا ہے، (علی اہذا القیاس: اس پر دوسروں کو بھی قیاس کرو)۔

**ھوھو:** باب الہاء کے تحت ”حقیقت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الھوی:** مَيْلَانُ النَّفْسِ إِلَى مَا تَسْتَلِذُهُ مِنْ غَيْرِ دَاعِيَةِ الشَّرِيعَ،

جَمْعُهُ الْأَهْوَاءُ. (دستور ۳/۵۵۶)

ہوی: بغیر سبب شرعی کے نفس کا ایسی چیز کی خواہش کرنا جس سے وہ لطف اندو ز ہو۔

**ہویت:** باب الحاء کے تحت ”حقیقت“ کے ضمن میں ملاحظہ فرمائیں۔

**الْيَقِينُ**: هُوَ اعْتِقادُ الشَّيْءِ بِأَنَّهُ كَذَا، مَعَ اعْتِقادِهِ -بِأَنَّهُ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ إِلَّا كَذَا- اعْتِقادًا مُطَابِقًا ثَابِتًا غَيْرَ مُمْكِنِ الزَّوَالِ.

الملاحظة: القيد الأول يُخرج الظنَّ، والثاني الجهلُ المُركبُ، والثالثُ اعتقادُ المُقلَّدِ. (كشاف اصطلاحات الفنون: ٤٦، ٤)

یقین: کسی نسبتِ خبری (کے پایے جانے یا نہ پایے جانے) کا پختہ علم جو  
واقع کے مطابق ہوا اور تسلیکِ مشکل سے زائل نہ ہو۔

**الظَّنُّ**: تَجْوِيزُ أَمْرَيْنِ أَحَدُهُمَا أَرْجَحُ مِنَ الْآخَرِ ( فهو الظن)،  
والمرجوح يسمى بـ ”الوَهْم“.

**المُلاـحـظـة: الشـكـ وـالـظـنـ وـالـوـهـمـ بـحـسـبـ الـلـغـةـ يـكـادـ لـاـيـفـرـقـ**  
بيـنـهـمـاـ. كـذـاـ فـيـ الـكـرـمـانـيـ. (كـشـافـ: ١٨٧، ٣)

ظن: نسبتِ خبری کا وہ علم جس میں دل کسی ایک حکم (نفی یا اثبات) کو ترجیح کے ساتھ قبول کرے، جانبِ مرجوح کو ”وہم“ کہا جاتا ہے۔

**الوَهْمُ**: قَدْ يُطْلَقُ عَلَى الاعْتِقَادِ المَرْجُوحِ، وَالْمُرَادُ بِالاعْتِقَادِ التَّصْدِيقُ وَالْحُكْمُ.

**الملأ حظةً: المُختار أَنَّ الْوَهْمَ مِنْ قَبِيلِ التَّصَوُّرِ.** (كشاف: ٤، ٣٦٩)

وہم: جانبِ رانج کے بالمقابل دل میں آنے والا خیال و احتمال۔

**الشَّكُّ**: تُجْوِيزُ أَمْرَيْنِ لِيُسَّ لَا حَدَّهُمَا مَزِيَّةٌ عَلَى الْآخَرِ.

(کشاف: ۱۸۷، ۳)

شک: کسی نسبت خبری کا وہ علم جو نفی و اثبات میں ایسا دائرہ ہو کہ ان میں سے کسی ایک کو دوسرے پر ترجیح نہ ہو۔

**الجَهْلُ الْمُرَكَّبُ:** هُوَ عِبَارَةٌ عَنْ اعْتِقَادٍ جَازِمٍ غَيْرِ مُطَابِقٍ، سَوَاءٌ كَانَ مُسْتَنَدًا إِلَى شُبُهَةٍ أَوْ تَقْلِيدٍ. (فَلَيْسَ الثُّبَاثُ مُعْتَرًا فِي الْجَهْلِ الْمُرَكَّبِ). (کشاف ۳۴۴/۱)

جهل مرکب: خلاف واقع کسی نسبت خبری کا پختہ علم، خواہ یہ پختگی و ہم کی پیداوار ہو یا کسی کی (اندھی) تقلید کا نتیجہ ہو، (جیسے: بدعتی لوگ اندھی تقلید کے نتیجے میں اپنے سُنّتی ہونے کا اعتقاد رکھے ہوئے ہیں)۔

**التَّقْلِيدُ:** اِتَّبَاعُ الْإِنْسَانِ غَيْرَهُ فِي مَا يَقُولُ أَوْ يَفْعَلُ مُعْتَقِدًا للحقيقة من غير نظر إلى الدليل. (کشاف ۵۰۸/۳) (۱)  
تقلید: ایک کا دوسرے کے قول یا فعل کی۔ اس کو حق ٹھہراتے ہوئے۔ بے دلیل پیروی کرنا۔

یقین: نفس کا کسی حکم کے یقینی ہونے کا اعتقاد رکھنا، کہ یہ حکم ایسا ہی ہے،

(۱) اليقين: (في العرف) هو التصديق الجازم المطابق الثابت. وبعبارة أخرى: هو اعتقاد الشيء بأنه لا يمكن إلا كذا، مطابقاً للواقع، غير ممكن الرؤاى. وبالقيـد الأول يخرج الظن، فإنه اعتقاد الشيء بأنه كذا، مع احتمال مرجوح لتفصـيه؛ وبالقيـد الثاني أعني مطابقاً للواقع، يخرج "الجهل المركب"؛ وبالقيـد الثالث يخرج "اعتقاد المقلد"، فإنه غير راسخ، ممكـن الرؤاـى بشكـيك المشـكـك؛ والشكـ: عـارة عن تساوي طرفـي الخبرـ، أي وقـعـه ولا وقـعـهـ، وأرادـوا بالشكـ هـنا الـظنـ؛ وإلاـلاـشيـءـ مـنـ هـذـهـ الأـفعـالـ بـمـعـنىـ الشـكـ المـقتـضـيـ لـتسـاوـيـ الـطـرفـينـ؛ وإنـ لمـ يـتسـاوـيـاـ فالـطـرـفـ الرـاجـحـ "ظـنـ"ـ،ـ والـمـرجـوحـ "وـهـمـ"ـ. (دستور ۳/۳۳۴)

واقع کے مطابق ہے، جو (شک میں ڈالنے والے کی تشکیک سے) زائل ہونے والا نہ ہو، (جیسے: مسلمانوں کو اللہ کی وحدانیت اور رسول کی رسالت کا یقین ہوتا ہے)۔

سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَنَشَهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ نَسْتَغْفِرُكَ وَنَتُوبُ إِلَيْكَ.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
بِحَمْدِ اللَّهِ

## عزائم برائے طلبہ

مدارسِ عربیہ کے طلباء سے جب کبھی علمی مذاکرہ کا موقع ملتا، تو ان کے عزم اور طریقہ کار کے متعلق استفسار پر پتہ چلتا کہ، طلباء کی معتدله تعداد وہ ہے، جو اپنی زندگی کے لمحات سے مکمل فائدہ اٹھا کر اپنا مستقبل تابنا ک دیکھنا چاہتے ہیں؛ مگر ان باہم طلباء کے سامنے محنت کرنے کی صحیح ترتیب نہ ہونے یا اپنے مشق اساتذہ کی رہنمائی پر عمل نہ کرنے اور ان سے ربط نہ رکھنے کے باعث کماحہ، علمی پختگی پیدا نہیں کر پاتے؛ حالاں کہ مفکر اسلام مولانا سید ابو الحسن علی میاں ندوی اساتذہ سے رابط کی تاکید کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ”خوب سمجھ لیجیے، کہ ان ہی اساتذہ کی محفلوں میں شرکت کر کے آپ صحیح ذوق و شوق پیدا کر سکتے ہیں۔“

ایک دوسری جگہ فرماتے ہیں: ”مطالعہ و سعیج کیجیے، اور اس کے لیے اپنے اساتذہ، خاص طور پر مرتبی الاصلاح سے اور ان اساتذہ سے جن سے آپ کا رابط ہے، مشورہ لیجیے۔“ نیز یہ بھی مسلمات میں سے ہے کہ، طالب علم کی ترقی اور پرواز کرنے میں عزم کی حیثیت وہی ہے جو حیثیت پروں کی پرندوں کے لیے ہوا کرتی ہے؛ لہذا طلباء کے عزم اور ان کے دل کی آواز کے پیش نظر اپنی کم علمی کے باوجود اکابر کے مشورے سے ہر درجے کے لیے محنت کی راہ متعین کرنے کی ادنی کوشش کی ہے۔

گر قبول افتداز ہے عز و شرف!

میری قسمت سے الہی پائیں یہ رنگِ قبول

پھول کچھ میں نے پہنے ہیں ان کے دامن کے لیے

**عربی اول :** نحو، صرف کے مسائل کا ضبط کرنا، مختصر عربی جملے بنانا، امثال و مختصر احادیث یاد کرنا، لغات دیکھنے کی مشق کے ساتھ کم از کم پانچ لغات روزانہ یاد کرنا، ششماہی کے بعد قصص النبین یا کسی ادبی کتاب میں تراکیپ اربعہ (۱) واضح کرنا اور مسائلِ نحو و صرف کے تین چار کتابیے نظر سے گزارنا، روزانہ شرح ماؤ عامل کے دو اسم، دو فعل اور دو حرف پر اُن کے سوالات کا اجراء کرنا، مثلاً: الانبیاء میں علامتِ اسم کیا ہے؟ معرب میں، منصرف غیر منصرف، واحد تثنیہ جمع، جمع سالم و مكسر، عامل وغیر عامل وغیرہ میں سے کیا ہے؟ الخ۔

**عربی دوم:** مسائل فقهیہ کو مستحضر کرتے رہنا، منطق کی کسی ایک کتاب کو ایک بیٹھک میں سنا سکے ایسی ازبر کرنے کے بعد دو تین رسائل نظر سے گزارنا، نور الایضاح کا سبق ہو جانے کے بعد استاذ کی زیر نگرانی حواشی کو حل کرنے کی مشق کرنا، حل شدہ حواشی پر لکیر کرنا، ادبی کتاب کی لغات یاد کرنا، ہر کلمہ کا وجہ اعراب بیان کرنا، اور ہر کلمہ کے ماقبل و ما بعد سے کیا تعلق ہے؟ اس پر گھری نظر رکھنا، خوشنختی کو مد نظر رکھتے ہوئے بڑے جملوں کا اردو عربی بنانے کی مشق کرنا، منطقی نقشہ (مقسم، قسمیں اور قسم) کا استحضار کرتے رہنا، مسائلِ نحو و صرف اور اُن کے نکات کو مستحضر رکھتے ہوئے ہر وقت ترکیبِ نحوی و تحقیق صرفی پر عقابی نظر رکھنا۔

**عربی سوم:** اصطلاحاتِ اصولِ فقه کا ازبر کرنا، اختلافاتِ آئمہ کو مستحضر کرنا، ترجمہ قرآن کو مع لغات پختہ یاد کرنے کے بعد استحضارِ معانی کے ساتھ روزانہ اپنے سبقی پارے کی تلاوت کرنا، کتبِ متداویہ کی عبارت کو معانی کے استحضار کے ساتھ روانی سے پڑھنے کی

(۱) یعنی [۱] کلمات ثلاشہ کی شناخت اور معرب، میں منصرف غیر منصرف وغیرہ کی تعینی [۲] وجوہ اعراب اور عامل و معمول کی تعینی [۳] کلمے کا سیاق و سبق سے ربط اور تعلق [۴] پورے جملے کی ترکیبی حیثیت۔ تفصیل کے لیے ”اجراء نحو و صرف“، [مطبوعہ ادارۃ الصدیق ڈا بھیل] کا مطالعہ فرمائیں۔

کوشش کرنا، فنی کتابوں کی تکرار کرنے کی مشق کرنا، اصولِ فقه کے نقشے کا استحضار کھتے رہنا، ادبی کتاب کے ساتھ تکلیمِ عربی کی مشق کرنا، جس کے لیے داخلِ نصاب کتاب کے مضمون کو دو تین مرتبہ غور سے پڑھنے کے بعد اپنی طرف سے عربی زبان میں تعبیر کرنا، کتاب میں موجود تعبیراتِ منتخبہ کو ضرور استعمال میں لانا، کتب سیر، سوانح اور تاریخ میں سے کسی بھی ایک کتاب کے کم از کم پانچ صفحات کا مطالعہ شروع کرنا اور اس کو اخیر تک نبھائے رکھنا۔

### **عربی چہارم:**

حدیثیں زبانی کرنا، ترجمہ قرآن کو مع لغات پختہ یاد کرنے کے بعد استحضارِ معانی کے ساتھ روزانہ اپنے سبقی پارے کی تلاوت کرنا، اشعارِ عربیہ کو حفظ کرنا، اُن احادیث، اشعار و امثال کو ساتھیوں کے ساتھ مسابقه میں استعمال میں لانا، ادبی کتاب کے ضمن میں تکلیمِ عربی کی مشق کرنا، کسی بھی متعین دو کتابوں کے پڑھے ہوئے اسباق کے حواشی و بین السطور کو سو فیصل حل کرنے کی مشق کرنا، گذشتہ پڑھی ہوئی فنی کتابوں میں سے ہر فن کی کم از کم ایک کتاب کو مہینے میں ایک مرتبہ نظر سے گزارنا۔

### **عربی پنجم:**

دلائلِ عقلیہ و نقلیہ زبان سے ادا کرنا، اور موقع پر ان کا استحضار کرنا، ہدایہ کے حواشی کو سو فی صدر حل کرنا، اشعارِ عربیہ کو حتیٰ ال渥 حفظ کرتے رہنا، اپنے آپ کو قرآن کریم کا مخاطب اول سمجھ کر معانی کے استحضار کے ساتھ سبقی پارے کی روزانہ تلاوت کرنا، فتاویٰ میں سے کسی ایک سیٹ کو بالاستیعاب نظر سے گزار لینا، تمام کتابوں کے پڑھے ہوئے اسباق کو بالاستیعاب به قدر ضرورت حواشی کے ساتھ دیکھنا۔

### **عربی ششم:**

(علوم عالیہ) مقصود بالذات کو مکمل ادب و احترام کے ساتھ اپنے آپ کو اللہ و رسول کا

مخاطب سمجھتے ہوئے پڑھنا، مشکلہ شریف ثانی کی احادیث کو معمول بہا بناتے ہوئے آزبر کرتے رہنا، جلایں شریف کے تین دن کے اسباق کی حواشی پر نظر رکھتے ہوئے تلاوت کرنا، ہدایہ ثالث و رابع کے حواشی کو مکمل مدد نظر رکھنا، دلائل نقلیہ و عقلیہ کو ضبط میں لاتے ہوئے (تکرار میں یا تہا) زبان سے ادا کرنا، درود شریف واستغفار کی کثرت رکھنا۔

ملحوظہ: یاد رہے کہ، مذکورہ بالاتر ترتیب میں اس بات کا خصوصیت سے لحاظ کیا گیا ہے کہ، عامۃ جس درجے میں جس فن کی ابتداء ہوتی ہے اُس میں پختگی ہو، اور جس درجے میں درسی اعتبار سے فن کی انتہاء ہوتی ہے، اُس میں عبور حاصل ہو؛ لہذا اگر نصاب میں ترمیم ہو تو اس کے مطابق عمل کرنا چاہیے۔

إِنْ أَرِيدُ إِلَّا الإِصْلَاحَ

وَمَا تُوفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ

مُحَمَّدُ الْيَاسُعُبْدُ اللَّهُ الْجُدُّهُوِيُّ

## کتاب کی فریاد اپنے حاملین سے

بِقَلْمِ مولانا نارشید احمد صاحب سیلوودوی

• مجھے بلا طہارت یا بلا نظافت نہ چھوئیں، خاص کر اُس وقت جب کہ میں متلو یا غیر متلو جی کی شکل سے آ راستہ ہوں۔

• مجھے غلط یا بد نہما خط میں لکھ کر میرے حسین چہرے کو مُثلہ نہ بنائیں۔

• مجھے بچوں کی دسٹرس سے بالاتر رکھیں، میں کوئی بچوں کا کھلونا نہیں ہوں۔

• میری پنکھڑیوں کو ملاطفت اور رفق کے بغیر نہ چھوئیں، میرا جسم پھولوں سے بھی نازک تر ہے۔ ہاں! اُس کا افادہ وقت اور عارضی ہے؛ مگر میرا دامنی، لازوال اور غیر فانی۔

• مجھے بیل بوٹوں، تصویروں، دستخطوں، تمرينوں، حسابی شکلوں اور جغرافیائی نقشوں کی نمائش گاہ نہ بنائیں۔

• مجھے تکیہ نہ بنائیں، یا مجھ پر کوئی چیز نہ رکھیں؛ یہی میری شرافت کا مقتضا ہے۔

• مجھے قلم دان، صندوق البرید یا کاپی کا غذ کی فائل نہ سمجھیں، میں کوئی "سلة المهملات" (کوڑا دان) نہیں ہوں۔

• اگر میری حیثیت مملوکیت کی ہے، تو بھی مجھ پر اپنے ولدیت اور سکونت سے زیادہ کچھ نہ لکھیں بہ شرطے کہ آپ کا املاخوب صورت ہے؛ ورنہ ربڑ کی مُہر مجھے بہت محبوب ہے۔

• اگر میری حیثیت مستعار کی ہو تو اپنا نام مجھے بے زبان پر لکھ کر ظلم نہ کریں، اور وقتِ موعود پر میرے مالک سے ملا کر مجھے قرار اور تسکین بخشیں۔ ہاں! یہ بھی خیال

رہے کہ میں کہیں نظر بد کا نشانہ بھی نہ بنوں۔

• مجھے بے پردہ چھوڑ کر رُسوانہ کریں، جلد کا نقاب پہنا کر میرے حُسن و جمال کو محفوظ رکھیں۔

• اگر میں تجلید کے مرحلے سے گزرؤں تو میرے حواشی کو زیادہ کاٹ کر ”بڑھیا کا باز“ نہ بنائیں۔

• مجھے مستعار نہ مانگو، کیا کوئی محبوب عاریت پر دیا جاتا ہے؟۔

• مجھے مفت حاصل کرنے کی تمنا نہ کرو، کیا کبھی متاعِ عزیز کی خریداری میں بُخل روا ہوتا ہے!!۔

• مجھے کرم خانہ نہ بناؤ، صبر ایوبی مجھے کہاں نصیب!۔

## اهم مراجع ومصادر

| اسم كتاب                       | مصنف                             | مطبع                   |
|--------------------------------|----------------------------------|------------------------|
| المعجم المفصل في علم العروض    | أمير احمد البدائع                | دار الكتب العلمية      |
| ميزان الذهب في صناعة شعر العرب | سيد احمد باشني                   | دار الجليل             |
| كتاف اصطلاحات الفنون           | محمد علي بن علي تهانوي           | دار الكتب العلمية      |
| دستور العلماء                  | عبدالنبي بن عبد الرسول احمد نگری | دار الكتب العلمية      |
| التعريفات الفقرية              | سيد عصيم الاحسان مجددی           | دار الكتب العلمية      |
| كتاب التعريفات                 | جرجاني                           | مكتبة فقيه الامم       |
| كشف الظنون                     | كاتب چلپی                        | نور محمد کارخانہ کراچی |
| تيسير مصطلح الحديث             | محمود الطحان                     | اتحاد بک ڈپوڈ یوبند    |
| موسوعة النحو والصرف والاعراب   | أمير بداعي يعقوب                 | دار العلم للملايين     |
| مختصر المعانی                  | سعد الدين تقیازانی               | مكتبة رشیدیہ دیوبند    |
| رشیدیہ محسنی                   | محشی علامہ عبدالحکیم لکھنؤی      | المطبع الیوسفی         |
| رد المحتار على السر المختار    | ابن عابد بن شامي                 | دار الكتب العلمية      |
| شرح العقائد                    | سعد الدين تقیازانی               | یاسرنديم ايينڈ کمپنی   |
| الموجه في أصول الفقه           | محمد عبد اللہ الاسدی             | دار السلام             |
| علم العروض والقافية            | عبد القادر محمد مایو             | دار القلم العربي       |
| مرقات                          | مولانا فضل حق خیر آبادی          | كتب خانہ محمودیہ       |

|                        |                                   |                                 |
|------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|
| عباس احمد الباز        | جلال الدين سيوطي                  | الأنباء والنظائر في النحو       |
| دار الكتب العلمية      | أبوهلال عسكري                     | الفروع اللغوية                  |
| مكتبة دار العلوم ديوين | مفتي سعيد صاحب پان پوري           | مبادئ الفلسفه                   |
| مكتبة امدادیہ دیوبند   | علامہ ابراہیم بلیاوی              | ضياء العلوم حائیہ علم العلوم    |
| مکتبہ تھانوی دیوبند    | علامہ محمد عبدالعزیز الفرہاری     | النبراس شرع شرع العقائد         |
| اتحاد بک ڈپودیوبند     | حکیم الامت تھانوی                 | بيان القرآن                     |
| یاسرندیم اینڈ کمپنی    | مولانا عبدالحق پشاوری             | شرع ترتیب                       |
| دار الكتب العلمية      | سید احمد باشی                     | جوائز البلاغة في علوم البلاغة   |
| ادارة الصديق ڈا بھیل   | علامہ حافظ محمد حسین              | انوار المطالع في هدایات المطالع |
| مکتبۃ کنوں المعرفۃ     | استاذ العقیدۃ محمود محمد مرزا رعہ | المنطق القديم نقد وعرض          |
| مکتبۃ لبنان            | فريد حبر، رفیق الحجم، سمیع دعیم   | موسوعة مصطلحات علم المنطق       |
| اتحاد بک ڈپو           | علامہ عبدالحکیم لکھنؤی            | الفوائد البریۃ فی تراجم الحنفیۃ |
| عباس احمد الباز        | علاء الدین ابو بکر کاسانی         | بدائع الصنائع                   |

## ادارة الصدیق ڈا بھیل کی گرال قدر مطبوعات

| نمبر شمار | اسمائے کتب                                                             |
|-----------|------------------------------------------------------------------------|
| ۱         | حدیث کے اصلاحی مضامین (اول تا ہفتم)                                    |
| ۲         | تسهیل السراجی (افادات: حضرت مفتی احمد صاحب خانپوری مدظلہ)              |
| ۳         | حضرت مولانا ابو الحسن علی میاںؒ کی عظمت و مقبولیت کا راز مع خطبہ صدارت |
| ۴         | مکتوبات فقیہہ الامت                                                    |
| ۵         | فضلاء سے اہم خطاب                                                      |
| ۶         | دلائل الخیرات                                                          |
| ۷         | چہل درود وسلام                                                         |
| ۸         | الحزب الاعظم مع تصحیح و تخریج خورد                                     |
| ۹         | الحزب الاعظم مع تصحیح و تخریج (نکین) خورد                              |
| ۱۰        | الحزب الاعظم مع تصحیح و تخریج (نکین) کلاں غیر مجلد                     |
| ۱۱        | الحزب الاعظم مع تصحیح و تخریج (نکین) کلاں مجلد                         |
| ۱۲        | اردو زبان کا قاعدہ مع اردو زبان کی پہلی کتاب تسهیل شدہ (نکین)          |
| ۱۳        | اردو کی دوسری تسهیل شدہ (نکین)                                         |
| ۱۴        | اردو کی تیسرا تسهیل شدہ (نکین)                                         |
| ۱۵        | اردو کی چوتھی تسهیل شدہ (نکین)                                         |
| ۱۶        | عربی صفوۃ المصادر مع لغات جدیدہ                                        |
| ۱۷        | آدھی رات کا سورج                                                       |

|    |                                                          |
|----|----------------------------------------------------------|
| ۱۸ | پانچ کلمے اور نماز کے اذکار                              |
| ۱۹ | علم الصیغہ (فارسی مع تصحیح و عنوانوں)                    |
| ۲۰ | علم الصیغہ (عربی)                                        |
| ۲۱ | ختم بخاری شریف (مفتي محمد تقی صاحب عثمانی)               |
| ۲۲ | توضیح القرآن آسان ترجمہ قرآن (مفتي محمد تقی صاحب عثمانی) |
| ۲۳ | صفوة البيان لمعانی القرآن                                |
| ۲۴ | آمدن سی لفظی (صحیح شدہ)                                  |
| ۲۵ | الخلاصة البهية في مذهب الحنفية                           |
| ۲۶ | حج میں قصر و اتمام کی تحقیق                              |
| ۲۷ | فتاویٰ محمودیہ                                           |
| ۲۸ | ہدیہ خواتین                                              |
| ۲۹ | کتاب الخوم مع تحقیق و تعلیق                              |
| ۳۰ | اجراء نحو و صرف                                          |
| ۳۱ | معین السراجی                                             |
| ۳۲ | انوار المطالع فی مهایات المطالع                          |
| ۳۳ | ظهور مهدی (اردو)                                         |
| ۳۴ | مختصر نفحة العرب (زنگنه)                                 |
| ۳۵ | اسلام ہی ہمارا انتخاب کیوں؟                              |
| ۳۶ | سیرت سید البشر ﷺ                                         |
| ۳۷ | الشمائل المحمدیة المعروفة بهشائل ترمذی                   |

|    |                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۸ | قواعد هجاء القرآن مع طريقة تعليم الصبيان                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۹ | الجدائل المقرية لطرق الطيبة                                                                                                                                                                                                                |
| ۴۰ | متن الشاطبية (نکدین)                                                                                                                                                                                                                       |
| ۴۱ | تيسير القراءات                                                                                                                                                                                                                             |
| ۴۲ | فائدکیہ معنوں                                                                                                                                                                                                                              |
| ۴۳ | القرۃ المرضیۃ                                                                                                                                                                                                                              |
| ۴۴ | التيسیر للدانی                                                                                                                                                                                                                             |
| ۴۵ | کاشف العسر                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۴۶ | الرعاية                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۴۷ | جهد المقل                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۴۸ | قرآن مجید (متباہات کی نشان وہی کے ساتھ)                                                                                                                                                                                                    |
| ۴۹ | دفعہ قراءات                                                                                                                                                                                                                                |
| ۵۰ | (صحیح شدہ) سیرت خاتم الانبیاء (مع حل لغات و تقاریظ اکابرین)                                                                                                                                                                                |
| ۵۱ | سوانح اکابر: مفتی اعظم ہند مفتی کفایت اللہ صاحبؒ، شیخ الہند مولانا محمود حسن صاحب دیوبندیؒ، شیخ الاسلام مولانا حسین احمد مدینیؒ، سجنان الہند مولانا احمد سعید صاحبؒ، مجاهد ملت مولانا حافظ الرحمن صاحبؒ، خطیب شہیر مولانا ابوالکلام آزادؒ۔ |
| ۵۲ | مسائل و معلومات حج و عمرہ                                                                                                                                                                                                                  |
| ۵۳ | دستور الطالباء                                                                                                                                                                                                                             |
| ۵۴ | نسبت و احسان                                                                                                                                                                                                                               |
| ۵۵ | النبی الخاتم (زیر طبع)                                                                                                                                                                                                                     |